
Die Zazaki-Sprache in Dersim – 
Sprachverlust, Identität und 

politische Einflüsse      

 

Maturaarbeit von Eftelya Sahan 

Klasse 4AW 

Betreut von Herrn Michael Baumgärtner 

Gymnasium Muttenz 2025 
 

 

Abbildung 1 



1 
 

Inhaltsverzeichnis 
Die Zazaki-Sprache in Dersim – Sprachverlust, Identität und politische Einflüsse      .......... 0 

Inhaltsverzeichnis .............................................................................................................................. 1 

Vorwort .................................................................................................................................................. 3 

Einleitung .............................................................................................................................................. 4 

1 Dersim ........................................................................................................................................... 5 

1.1 Geografische Lage .............................................................................................................. 6 

1.2 Historischer Überblick ......................................................................................................... 7 

1.3 Kultur und Traditionen ........................................................................................................ 9 

1.4 Bedeutung für die Zaza-Identität....................................................................................... 9 

1.4.1 Sprache und Religion ................................................................................................... 10 

2 Ursprung und Geschichte ...................................................................................................... 12 

2.1 Verbreitung der Sprache .................................................................................................. 13 

2.1.1 Regionale Verbreitung .................................................................................................. 14 

2.1.2 Verbreitung in der Diaspora (Schweiz, Deutschland) .............................................. 14 

2.2 Dialekte und regionale Unterschiede ............................................................................. 15 

2.3 Besonderheiten der Zazaki-Sprache .............................................................................. 16 

2.4 Abgrenzung zu Kurmanji und Türkisch .......................................................................... 17 

3 Ursachen für den Sprachverlust in Dersim ....................................................................... 18 

3.1 Assimilation und Sprachwechsel .................................................................................... 18 

3.2 Türkisierung und nationale Identitätspolitik ................................................................... 19 

3.3 Generationsunterschiede und Sprachkenntnisse ........................................................ 19 

3.4 Rolle der Bildung und Migration ...................................................................................... 20 

4 Politische Hintergründe und deren Einfluss ..................................................................... 22 

4.1 Der Genozid von 1937 – 1938 ........................................................................................ 22 

4.1.1 Folgen für Sprache und Identität ................................................................................ 24 

4.2 Repressionen im 20. Jahrhundert ................................................................................... 24 

5 Heutiger Sprachgebrauch und moderne Plattformen ..................................................... 26 

5.1 Digitale Kommunikation und Lernangebote .................................................................. 26 

5.2 Musik und Kulturprojekte .................................................................................................. 27 

5.2.1 Musiker und Künstler aus Dersim .............................................................................. 27 

5.3 Rolle Dersim für den Erhalt von Zazaki ......................................................................... 28 

Schlussfolgerung ............................................................................................................................. 29 

Reflexion ............................................................................................................................................. 31 

Verzeichnisse..................................................................................................................................... 32 

Literaturverzeichnisse .................................................................................................................... 32 



2 
 

Internetverzeichnisse ..................................................................................................................... 32 

Abbildungsverzeichnisse ............................................................................................................... 33 

Anhang ................................................................................................................................................ 35 

Anhang 1: Transkription der Interviews ....................................................................................... 35 

Anhang 1.1: Transkript Interview mit Nedim Yıldız vom 15. Juni. 2025 ............................. 35 

Anhang 1.2: Transkript Interview mit Mahîr Dogan vom 7. Juli 2025 ................................. 40 

Anhang 1.3: Transkript Interview mit Mesut Asmên Keskin vom 9. Juli 2025 ................... 48 

Anhang 1.4: Transkript Interview mit Taylan Kaya vom 29. Juli 2025 ................................ 55 

Anhang 1.5: Transkript Interview mit Lizge Aydın vom 30. Juli 2025 ................................. 56 

Anhang 1.6: Transkript Interview mit Royem Yıldız vom 3. August 2025 .......................... 58 

Anhang 1.7: Transkript Interview mit Canan Atalay vom 3. August 2025 .......................... 59 

Anhang 1.8: Transkript Interview mit Pervin Aydoğdu vom 5. August 2025 ...................... 61 

Anhang 1.9: Transkript Interview mit Hüseyin Aydoğdu vom 5. August 2025 ................... 62 

Anhang 1.10: Transkript Interview mit Yasemin Polat vom 5. August 2025 ...................... 64 

Anhang 1.11: Transkript Interview mit Uğur Canpolat vom 5. August 2025 ...................... 66 

Anhang 1.12: Transkript Interview mit Duygu Canpolat vom 6. August 2025 ................... 68 

Anhang 1.13: Transkript Interview mit Ilyas Arslan vom 11. August 2025 ......................... 70 

Anhang 1.14: Transkript Interview mit Serpil Güngör vom 12. August 2025 ..................... 75 

Anhang 2: Arbeitsjournal ............................................................................................................... 77 

Redlichkeitserklärung ..................................................................................................................... 83 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 



3 
 

Vorwort 

Die Wahl meines Maturaarbeitsthemas war nicht einfach. Ich habe viel überlegt und mit 

Familienmitgliedern und Bekannten gesprochen. Alle rieten mir, ein Thema zu wählen, das 

mich persönlich interessiert, da man sich über eine lange Zeit damit beschäftigt. Mir wurde 

schnell klar, dass ich über mein Heimatdorf schreiben möchte, da ich mir in den letzten Jahren 

öfter Gedanken darüber gemacht habe. Später war mir klar, dass ich über Dersim und die 

Zazaki-Sprache schreiben möchte, die ich selbst leider nicht sprechen kann. Dabei stellte ich 

mir die Frage, warum das so ist. Mir fielen viele Fragen ein, auf die ich selbst keine Antwort 

hatte. Dann wurde mir klar, dass ist das perfekte Thema, ich bin motiviert und es interessiert 

mich. 

Auf dem Titelbild ist eine ältere Frau aus Dersim zu sehen. Ich habe dieses Bild gewählt, weil 

die älteren Menschen in Dersim für unsere Kultur und Identität stehen und sie mit Stärke und 

Stolz weitertragen. 

Das Thema hat einen sehr persönlichen Bezug zu mir. Ich habe selbst Wurzeln in Dersim. 

Meine Mutter kann die Zazaki-Sprache auch nicht und mein Vater versteht die Sprache nur. 

Schon als Kind kam ich mit meinem Dorf und der Sprache in Kontakt. Ich war das letzte Mal 

vor 16 Jahren in Dersim, auch weil wir nur noch wenige aus der Familie dort haben. Auch das 

ist ein Grund, warum mir dieses Thema besonders am Herzen liegt. Ich will so bald wie möglich 

wieder dorthin. Seit etwa einem Jahr habe ich ausserdem die Motivation, Zazaki sprechen zu 

lernen. Früher war es bei uns zu Hause ein Ritual, jeden Sonntag gemeinsam mit meiner 

Mutter und meiner Schwester kulturelle Lieder auf Zazaki zu singen. Auch nahmen meine 

Schwester und ich an einem alevitischen Kurs teil, der jeden Mittwoch stattfand. Dort wurden 

uns der alevitische Glauben sowie historische Informationen gelehrt.  Als ich klein war, 

besuchten wir oft unsere Grosseltern. Ich erinnere mich daran, wie meine Grossmutter und 

mein Grossvater alte Dorfgeschichten erzählten.   

Die Maturaarbeit war für mich die Gelegenheit, Antworten auf meine Fragen über Dersim und 

die Zazaki-Sprache zu finden und mich darüber zu informieren. 

Ich danke herzlich allen Personen, die mich bei dieser Arbeit unterstützt haben. Ein besonderer 

Dank geht an Mesut Asmên Keskin, Ilyas Arslan und Mahîr Dogan, die sich Zeit für ein 

Interview genommen und mir viele neue Einblicke gegeben haben. Ebenso danke ich allen 

anderen Interviewpartner*innen sowie meinem Betreuungslehrer Michael Baumgärtner, der 

mich stets unterstützt und meine Fragen offen aufgenommen hat.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Abbildung 2: Eftelya mit drei Jahren zusammen mit ihrer Familie in Dersim 



4 
 

Einleitung  

Die Zazaki-Sprache ist eine wichtige Sprache in der Region Dersim und auch in anderen 

Regionen. In meiner Maturaarbeit verwende ich den Namen Dersim als auch Tunceli (heute), 

wenn ich über die Region spreche. Beide Begriffe beziehen sich auf denselben Ort.  

Die Zazaki-Sprache ist tief verankert in der Geschichte, Kultur und Identität vieler Menschen. 

In den letzten Jahrzehnten hat die Sprache ihre Präsenz verloren. Immer weniger Menschen 

sprechen sie und die nächsten Generationen beherrschen die Sprache immer weniger. Dafür 

gibt es Gründe wie politische Einflüsse und Migration, die zum Sprachverlust beigetragen 

haben. Es ist sehr schwer, über die Zazaki-Sprache zu sprechen, ohne dabei einen Bezug zu 

Dersim herzustellen. Wenn man nach Dersim sucht, wird man häufig den Namen Tunceli 

sehen. Genau dies ist auch eins von mehreren Beispielen, die für den Sprachverlust 

verantwortlich sind.  

Genau deshalb habe ich mich dazu entschieden, meine Maturaarbeit über dieses Thema zu 

schreiben. Ich will wissen, welche Gründe zum Verlust der Zaza-Sprache in Dersim 

beigetragen haben und wie diese Sprache heute noch im Gebrauch ist vor allem auf modernen 

Plattformen wie TikTok oder in WhatsApp-Gruppen. 

Ich werde nicht nur mit Büchern und Internetquellen arbeiten, sondern einer der wichtigen 

Abschnitte werden meine Interviews sein. Ich werde unter anderem mit Personen aus 

verschiedenen Generationen und mit unterschiedlichem Sprachniveau sprechen. Zu meinen 

Interviewpartnern gehört Mesut Asmên Keskin, der lange zur Erforschungen und Erhaltung 

der Zazaki-Sprache beigetragen hat. Er hat mehrere Publikationen veröffentlicht und ein 

Lehrbuch für Zazaki auf Deutsch geschrieben, damit junge Leute die Sprache lernen können. 

Er lebt in Deutschland. Mein zweiter Interviewpartner ist Mahîr Dogan. Er ist ebenso 

Sprachwissenschaftler an der Universität Bamberg, hat mehrere Publikationen veröffentlicht 

und ist auf modernen Plattformen aktiv. Ausserdem habe ich Ilyas Arslan interviewt, der 

ebenfalls Sprachwissenschaftler ist und sich intensiv mit der Zazaki-Sprache und ihrer 

Entwicklung beschäftigt. 

Im Zentrum meiner Arbeit stehen die Fragen: «Welche historischen, politischen und 

gesellschaftlichen Faktoren haben zum Verlust der Zaza-Sprache in Dersim beigetragen?» 

und «Wie wird die Zazaki-Sprache heute genutzt und welche Rolle spielen moderne 

Plattformen, zum Beispiel TikTok oder WhatsApp-Gruppen?» Bevor ich diese Fragen 

beantworte, werde ich mich zunächst mit der Geschichte der Zazaki-Sprache und der Region 

beschäftigen. Anschliessend gehe ich auf die Ursachen des Sprachverlusts ein und auf die 

aktuellen Möglichkeiten, die Sprache zu erhalten. 

Am Ende meiner Arbeit werde ich meine Schlüsse daraus ziehen, zusammenfassen und 

aufzeigen, welche Wege es gibt, um die Zazaki-Sprache lebendig zu halten. 

 

 

 

 



5 
 

1 Dersim  
Das Gebiet Dersim hat kulturell eine besondere Stellung. Es ist das heilige Heimatgebiet der 

Zaza und kurdischen Aleviten im Osten der Türkei. Im frühen 19. Jahrhundert war Dersim für 

westliche Forscher interessant. Es ging nicht nur um die Religion, sondern auch um politische 

Gründe.1 Der Name Dersim bedeutet auf Kurdisch «Silberne Tür». Nach dem Genozid von 

1938 wurde dieses Gebiet in Tunceli umbenannt, was auf Türkisch «Bronzefaust» bedeutet. 

Der Name, den man auf Google Maps findet, ist offiziell Tunceli. Jedoch wird der Name Dersim 

im Alltag stark politisiert.2 Die Bevölkerung verwendet häufiger den Namen Dersim (Dêsım), 

da er die Tradition, Vergangenheit und Geschichte dieses Gebiets widerspiegelt.3 Der Staat 

wollte mit der Umbenennung die kurdisch- alevitische Identität Unterdrückung und durch 

türkische Symbole ersetzen. Dersim ist mehr als ein geografischer Raum. Der Name 

beschreibt eine raue, weite, von Bergen und Flüssen geprägte Landschaft.4 Dersim ist eine 

der kleinsten Provinzen der Türkei.5 Grösstenteils bewohnt von Kırmancki- und Kurmanji-

sprechenden sowie alevitischen Menschen.6 Dersim ist eine Provinz in der Türkei, die 

historisch stark geprägt ist. Die geografische Lage, die kulturelle Vielfalt und die 

geschichtlichen Hintergründe der Stadt machen dieses Gebiet besonders. Dersim ist ein 

Gefühl der Zugehörigkeit. Sprache und Musik spielen eine grosse Rolle. Obwohl die Sprache 

als bedroht eingestuft wird, wird sie in der Diaspora gepflegt und versucht zu erhalten. Viele 

Menschen in der Diaspora verwenden den Namen Dersim, da sie durch das ihre Identität 

widerspiegeln wollen. Menschen mit Wurzeln aus Dersim, die jedoch assimiliert wurden, 

benutzten häufiger den Namen Tunceli. Früher lebten nicht nur Kurden, sondern auch 

Armenier in Dersim. Die meisten Zazaki-Sprecher*innen leben im nördlichen Teil von Dersim, 

aber auch in anderen Teilen der Region gibt es Zazaki-Sprecher*innen.7 Aufgrund der 

politischen Spannungen und der Widerstände der Bevölkerung war Dersim nach 1938 für fast 

zwölf Jahre lang eine Sperrzone.8   

 

 
1 Gültekin, Ahmet Kerim: Dersim – Identität und Vernichtung, In: Gudehus, Christian (Hrsg.): Dersim – Identität 
und Vernichtung, Psychosozial-Verlag, Giessen 2024, S. 19-20. 
2 Hochschulgruppe Dersim, Universität zu Köln: http://www.dersim.uni-koeln.de/ [Zugriff: 09.10.2025]. 
3 Ateş, Bülent & Sido, Kamal: Dersim: Die Geschichte einer unterdrückten Region in Türkisch-Kurdistan: 
https://www.gfbv.de/de/news/dersim-die-geschichte-einer-unterdrueckten-region-in-tuerkisch-kurdistan-673/ 
[Zugriff: 09.10.2025]. 
4 Gudehus, Christian (Hrsg.): Dersim – Identität und Vernichtung, Psychosozial Verlag, Giessen 2024, S. 11. 
5 Yıldız, Celal: Dersims Stimme Die Kinder von 1938, Free Pen Verlag, Bonn 2010, S. 283. 
6 Gültekin, Ahmet Kerim: Dersim – Identität und Vernichtung, In: Gudehus, Christian (Hrsg.): Dersim – Identität 
und Vernichtung, Psychosozial-Verlag, Giessen 2024, S. 19. 
7 Interview mit Nedim Yıldız vom 15. Juni 2025, siehe Anhang 1.1, S. 35. 
8 Ebd., S. 36. 

Abbildung 3: Die Karte zeigt, wo Dersim in der Türkei liegt 

http://www.dersim.uni-koeln.de/
https://www.gfbv.de/de/news/dersim-die-geschichte-einer-unterdrueckten-region-in-tuerkisch-kurdistan-673/


6 
 

1.1 Geografische Lage 

Die Provinz Dersim liegt im Osten der Türkei, in der Region Ostanatolien. Hasan Sönmez, ein 

Ordensgelehrter, nennt Dersim «den Garten von Adam und Eva». In den letzten Jahrzehnten 

wurde sie sehr wichtig für die Identität der kurdisch-alevitischen Kultur.9 Die Fläche der Provinz 

beträgt etwa 7600 Quadratkilometer10 und gehört zu den bevölkerungsärmsten Gegenden der 

Türkei.11 Das Gebiet ist sehr bergig, etwa 70 Prozent der Fläche besteht aus Gebirgen. Dersim 

liegt am Rand des Osttaurus-Gebirges. Die bekanntesten Berge sind Munzur, Bağır Düzgün 

(Duzgın) und Mercan, mit Gipfeln, die über 3300 Meter hoch sind. Auf den höchsten Bergen 

liegt auch im Sommer noch Schnee. Der Munzur Berg, auf Zazaki «Koê Muzıri» genannt, ist 

ein wichtiges Erkennungszeichen von Dersim. Es gibt ausserdem wichtige Flüsse in der 

Region. Im Norden fliesst der Karasu (oberer Euphrat), im Süden der Murat-Fluss. Beide 

münden in den Keban-Stausee.12 Die Quelle Çımê Muzıri, auf Türksich «Munzur Gözeleri», 

gilt als heiliger Ort, an dem Menschen beten und Kerzen anzünden.13 Der bekannteste Fluss 

ist der Munzur, der etwa 144 Kilometer lang ist. Zusammen mit seinem Nebenfluss Pülümür 

Çayı fliesst er durch die Provinzhauptstadt Tunceli.14 Im Osten von Dersim, bei Pülümür, 

entspringt der Fluss Harçik. Munzur und Harçik treffen im Zentrum von Dersim zusammen. 

Dieser Zusammenfluss heisst bei den Einheimischen «Golê Çetu» und gilt als heiliger Ort. Die 

Aleviten beten dort vor allem donnerstags. Der Munzur Fluss fliesst weiter in den Euphrat 

(türkisch Fırat), der bis zur heiligen Stadt Kerbela im Irak führt.15 Früher war das Wasser der 

Munzur-Quellen so sauber, dass man es direkt trinken konnte. Der Peri Fluss bildet im 

Südosten eine natürliche Grenze der Region. Das Klima in Dersim ist typisch kontinental, mit 

heissen, trockenen Sommer und kalten, schneereiche Wintern. In den Bergen fällt der Schnee 

schon früh im Jahr. Regen gibt es meist im Winter und im Frühling. In Orten wie Pertek oder 

Mazgirt ist das Klima etwas milder, was durch den Keban-Stausee beeinflusst wird. Die Provinz 

ist in acht Landkreise aufgeteilt: Çemişgezek, Hozat, Mazgirt, Tunceli-Zentrum, Nazımiye, 

Ovacık, Pertek und Pülümür. Die Provinz hat die Autokennzeichen-Nummer 62. Insgesamt 

gibt es acht Städte und 364 Dörfer. Die meisten Dörfer sind klein, über 75 Prozent haben 

weniger als 100 Einwohner.  Dersim ist eine ländliche Region mit vielen abgelegenen 

Siedlungen. Die Infrastruktur ist oft schwierig.16 Das historische Gebiet von Dersim gilt als viel 

grösser und umfasste Gebiete wie Karakocan, Karabel (Ost-Sivas), Varto und Erzincan sowie 

Teilgebiete von Erzurum, Bayburt.17   

 
9 Gültekin, Ahmet Kerim: Dersim – Identität und Vernichtung, In: Gudehus, Christian (Hrsg.): Dersim – Identität 
und Vernichtung, Psychosozial-Verlag, Giessen 2024, S. 25. 
10 Tunceli: https://de.wikipedia.org/wiki/Tunceli [Zugriff: 09.10.2025]. 
11 Yıldız, Celal: Dersims Stimme Die Kinder von 1938, Free Pen Verlag, Bonn 2010, S. 283. 
12 Tunceli: https://de.wikipedia.org/wiki/Tunceli [Zugriff: 09.10.2025]. 
13 Şenol, Şengül: Dersim-Aleviten in der Presse unter Atatürk, Verlag Haag+Herchen GmbH, Hanau 2020, S. 39. 
14 Tunceli: https://de.wikipedia.org/wiki/Tunceli [Zugriff: 09.10.2025]. 
15 Şenol, Şengül: Dersim-Aleviten in der Presse unter Atatürk, Verlag Haag+Herchen GmbH, Hanau 2020, S. 39. 
16 Tunceli: https://de.wikipedia.org/wiki/Tunceli [Zugriff: 09.10.2025]. 
17 Interview mit Nedim Yıldız vom 15. Juni 2025, siehe Anhang 1.1, S. 37. 

https://de.wikipedia.org/wiki/Tunceli
https://de.wikipedia.org/wiki/Tunceli
https://de.wikipedia.org/wiki/Tunceli
https://de.wikipedia.org/wiki/Tunceli


7 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1.2 Historischer Überblick 

Bis ins 19. Jahrhundert hinein bauten die alevitischen Zaza- und kurdischen Stämme in Dersim 

ihre politische und gesellschaftliche Macht aus. Die osmanische Verwaltung versuchte, diese 

Entwicklung zu stoppen und führte Reformen ein, die direkt in Inner-Dersim eingriffen und die 

Kontakte der Bevölkerung einschränkten.18 Die osmanische Regierung versuchte, die 

Kontrolle über die Region sichern, da die alevitischen Gemeinschaften in Dersim eine 

weitgehende Selbstverwaltung besassen und sich der zentralen Staatsmacht widersetzten. 

Ihre religiöse und politische Unabhängigkeit wurde von der Regierung als potenzielle Gefahr 

für die osmanische Ordnung wahrgenommen.19 Die alevitischen Kurden sprechen Kurmancji 

und leben in Koçgiri (Sivas), Maraş, Malatya, Adıyaman, teilweise in Mazgirt, Pertek, 

Çemişgezek und Hozat sowie Karakoçan (Elazığ), Kiği und Karlıova (Bingöl). In vielen 

osmanischen und türkischen Quellen werden die Zazas fälschlicherweise als Kurden 

eingeordnet, da sie verwandte Völker sind, die kaum voneinander unterschieden werden 

können. Ähnlich wurden alle Schwarzmeerbewohner «Laz» genannt, obwohl dies nur für die 

Lazen in Rize und teilweise Artvin zutrifft.20 Die alevitischen Kurden lebten nicht nur in Dersim, 

sondern auch in angrenzenden Provinzen wie Erzincan, Erzurum, Bingöl, Elazığ, Malatya oder 

Sivas. Im 19. und 20. Jahrhundert wurden Gruppen zwangsweise umgesiedelt, beispielsweise 

nach Çorum oder Bursa, um Aufstände zu verhindern und die Kontrolle über die Region zu 

sichern. Trotz dieser Umstände konnten viele ihre Sprache, Kultur und Tradition bewahren. 

Die Aleviten haben eine historisch gewaltbelastete Geschichte.21 Nach der Gründung der 

Republik Türkei wurden die Aleviten weiterhin verfolgt, besonders nach den Widerständen von 

1916 und 1921 in Koçgiri. Auch in der Republik Türkei setzte sich die Verfolgung fort, da die 

alevitische Glaubensrichtung sowie die kulturelle Eigenständigkeit der Zaza und Kurden nicht 

in das nationalistische und sunnitisch geprägte Staatsverständnis der neuen Republik passten. 

 
18 Gültekin, Ahmet Kerim: Dersim – Identität und Vernichtung, In: Gudehus, Christian (Hrsg.): Dersim – Identität 
und Vernichtung, Psychosozial-Verlag, Giessen 2024, S. 27. 
19 Kehl-Bodrogi Krisztina: «Wir sind ein Volk!» Identitätspolitiken unter den Zaza (Türkei) in der europäischen 
Diaspora, In: http://www.jstor.org/stable/43645449, 14. Juli 2018, S. 117 [Zugriff: 09.10.2025]. 
20 Andrews, Peter Alford (Hrsg.): Ethnie Groups in the Republic of Turkey, Dr. Ludwig Reichert Verlag, S. 123-125, 
[Zugriff: 09.10.2025]. 
21 Gültekin, Ahmet Kerim: Dersim – Identität und Vernichtung, In: Gudehus, Christian (Hrsg.): Dersim – Identität 
und Vernichtung, Psychosozial-Verlag, Giessen 2024, S. 27. 

Abbildung 4: Geografische Übersicht von Dersim  

http://www.jstor.org/stable/43645449


8 
 

Die Regierung verfolgte das Ziel einer einheitlichen nationalen Identität und stellte religiöse 

und ethnische Vielfalt in den Hintergrund.22 In den Jahren 1937 und 1938 führte die türkische 

Armee Militäroperationen in Dersim durch, bei denen etwa nach offiziellen Angaben über 

10‘000, nach inoffiziellen Schätzung 50‘000 Menschen getötet und zahlreiche Dörfer zerstört 

wurden. Dieses Ereignis prägt die Gemeinschaft bis heute stark.23 Durch den Genozid wurde 

versucht, die Verbindung zu ihrer Kultur, Region und Geschichte zu unterbrechen.24 Die Zaza-

Bevölkerung, überwiegend aus Dersim, war aufgrund ihres Glaubens wiederholt von 

Verfolgung betroffen. In der Region existierte keine einheitliche nationale 

Unabhängigkeitsbewegung, da verschiedene Gruppen mit unterschiedlichen 

Glaubensrichtungen separat agierten. Wiederholte Widerstände führten jedoch zu 

bedeutenden Aufständen, etwa unter Scheich Said aus Piran.25 Scheich Said im 19. und frühen 

20. Jahrhundert war ein kurdischer sunnitischer Religionsführer, Oberhaupt und 

Stammesführer in den kurdischen Gebieten. 1925 führte er einen Aufstand gegen die 

Regierung von Mustafa Kemal Atatürk, der sowohl religiös als auch kurdisch-national motiviert 

war.26 Kemal Atatürk, der Gründer der Republik Türkei, war der erste Präsident der Türkei.27 

Atatürk leitete eine gezielte Türkisierungspolitik ein. In den Jahren 1937 und 1938 kam es zu 

Zwangsdeportationen und Ermordungen der Zaza- und Alevitengemeinschaft.28 Seyit Riza, 

zentraler geistlicher Führer während des Dersim-Genozids, leitete den Widerstand gegen die 

türkische Regierung.29 Die Mehrheit der Menschen mit Zaza-Wurzeln aus Dersim lebt heute 

ausserhalb ihrer Heimat. Gründe hierfür sind Zwangsdeportationen, Zerstörung der Dörfer und 

wirtschaftliche Schwierigkeiten. Der Krieg und die Militäroperationen führten zu Zerstörungen, 

die viele Gebiete unbewohnbar machten, wodurch die Bevölkerung getrennt wurde. Diese 

Entwicklungen trugen massgeblich zum Sprachverlust bei.  Die ersten schriftlichen 

Aufzeichnungen der Zazaki-Sprache stammen aus dem Jahr 1850. In Dersim existieren einige 

Zazaki-Dokumente, die in armenischer Schrift verfasst wurden. Heute gilt die Zazaki-Sprache 

als bedroht. Hauptursache ist die langjährige Assimilationspolitik der türkischen Regierung. 

Die Minderheitensprache war bis 1990 verboten.30 In der Schule wurden den Schüler*innen 

gezwungen, sie nicht zu sprechen.31 Infolgedessen hatten Generationen Angst, die Sprache 

an ihre Nachkommen weiterzugeben, sodass sie heute nur noch selten von jungen Menschen 

gesprochen wird.32 Ein persönlicher Erfahrungsbericht verdeutlicht dies: «Meine Eltern 

konnten mir die Sprache nicht beibringen, weil sie sie selbst nicht gelernt hatten. Als mein 

Vater noch ein kleiner Junge war und in der Türkei lebte, konnte er Zazaki sprechen, aber 

seine Eltern und seine Grossmutter verboten es ihm, weil sie Angst hatten, dass ihm etwas 

passieren könnte. Meine Mutter wusste nur, dass ihre Eltern eine andere Sprache sprachen 

und etwas geheim hielten, aber sie interessierte sich nie dafür.»33 Das Beispiel zeigt, dass 

Angst vor Repressionen den Sprachgebrauch über Generationen unterbrochen hat.34 In 

 
22 Gündüzkanat, Kahraman: Die Rolle des Bildungswesens beim Demokratisierungsprozess in der Türkei unter 
besonderer Berücksichtigung der Dimli (Kurmanc Zaza) Ethnizität, Lit Verlag, Münster 1997, S. 83-84. 
23 Gültekin, Ahmet Kerim: Dersim – Identität und Vernichtung, In: Gudehus, Christian (Hrsg.): Dersim – Identität 
und Vernichtung, Psychosozial-Verlag, Giessen 2024, S. 27.  
24 Interview mit Nedim Yıldız vom 15. Juni 2025, siehe Anhang 1.1, S. 35-36.  
25 Keskin, Mesut: Zonê Ma Zanena? (Zazaki Für Anfängerinnen Und Anfänger), Geoaktif, 2012, S. 7. 
26 Scheich Said: https://de.wikipedia.org/wiki/Scheich_Said [Zugriff: 09.10.2025].  
27 Mustafa Kemal Atatürk: https://de.wikipedia.org/wiki/Mustafa_Kemal_Atat%C3%BCrk [Zugriff: 09.10.2025]. 
28 Seidel, Ingolf: Dersim – Geschichte verstehen und Zukunft gestalten, Lernen aus der Geschichte https://lernen-
aus-der-geschichte.de/Lernen-und-Lehren/content/11628 - 
:~:text=In%20der%20Region%20Dersim%20%28der%20heutigen%20Region%20Tunceli%29,Landesteile%20de
portiert%2C%20D%C3%B6rfer%20zerst%C3%B6rt%20und%20deren%20Bewohner%20vertrieben. [Zugriff: 
09.10.2025]. 
29 Seyit Rıza: https://de.wikipedia.org/wiki/Seyit_R%C4%B1za [Zugriff: 09.10.2025]. 
30 Keskin, Mesut: Zonê Ma Zanena? (Zazaki Für Anfängerinnen Und Anfänger), Geoaktif, 2012, S. 7. 
31 Interview mit Nedim Yıldız vom 15. Juni 2025, siehe Anhang 1.1, S. 37. 
32 Keskin, Mesut: Zonê Ma Zanena? (Zazaki Für Anfängerinnen Und Anfänger), Geoaktif, 2012, S. 8. 
33 Interview mit Taylan Kaya vom 29. Juli 2025, siehe Anhang 1.4, S. 55. 
34 Ebd. 

https://de.wikipedia.org/wiki/Scheich_Said
https://de.wikipedia.org/wiki/Mustafa_Kemal_Atat%C3%BCrk
https://lernen-aus-der-geschichte.de/Lernen-und-Lehren/content/11628#:~:text=In%20der%20Region%20Dersim%20%28der%20heutigen%20Region%20Tunceli%29,Landesteile%20deportiert%2C%20D%C3%B6rfer%20zerst%C3%B6rt%20und%20deren%20Bewohner%20vertrieben.
https://lernen-aus-der-geschichte.de/Lernen-und-Lehren/content/11628#:~:text=In%20der%20Region%20Dersim%20%28der%20heutigen%20Region%20Tunceli%29,Landesteile%20deportiert%2C%20D%C3%B6rfer%20zerst%C3%B6rt%20und%20deren%20Bewohner%20vertrieben.
https://lernen-aus-der-geschichte.de/Lernen-und-Lehren/content/11628#:~:text=In%20der%20Region%20Dersim%20%28der%20heutigen%20Region%20Tunceli%29,Landesteile%20deportiert%2C%20D%C3%B6rfer%20zerst%C3%B6rt%20und%20deren%20Bewohner%20vertrieben.
https://lernen-aus-der-geschichte.de/Lernen-und-Lehren/content/11628#:~:text=In%20der%20Region%20Dersim%20%28der%20heutigen%20Region%20Tunceli%29,Landesteile%20deportiert%2C%20D%C3%B6rfer%20zerst%C3%B6rt%20und%20deren%20Bewohner%20vertrieben.
https://de.wikipedia.org/wiki/Seyit_R%C4%B1za


9 
 

Europa leben heute geschätzt 200‘000 bis 300‘000 Menschen mit Wurzeln aus Dersim. Viele 

Dersimer kamen in den 1960er Jahren als Gastarbeiter nach Europa, insbesondere nach 

Deutschland, Österreich, in die Schweiz, nach Belgien, Frankreich und in die Niederlande.35 

Dennoch gibt es Hoffnung, da sich zunehmend junge Leute aktiv mit der Zazaki-Sprache 

beschäftigen.36 

1.3 Kultur und Traditionen  

Dersim ist das kulturelle und religiöse Zentrum für die Zaza- und kurdischen Aleviten.37 Die 

kurdischen Aleviten in Dersim haben ein eigenes Glaubenssystem, das «Raa Haqi» genannt 

wird und «Der Weg der Wahrheit» bedeutet. Es bedeutet Werte wie, Gerechtigkeit, Respekt 

vor der Natur und eine enge Verbindung zu Gott. Heute sagt man auch kurdisches Alevitentum. 

Ein wichtiges Merkmal ist die Verbindung von Naturvorstellungen und heiligen 

Abstammungslinien, den sogenannten Ocaks. Diese Ocaks spiele eine zentrale Rolle im 

Leben der Aleviten. Ein weiterer wichtiger Bestandteil des Glaubens sind die heiligen Orte, die 

auf Zazaki «jiyare, ziyare» genannt werden (aus dem Arabischen ziyāra(t) «Wallfahrtsort»). 

Sie zeigen, wie eng Religion, Tradition und Alltag bei den Aleviten miteinander verbunden 

sind.38 Die Verbindung von Religion und Sprache zeigt sich auch in der Bezeichnung ihrer 

Muttersprache: «Zonê Xızıri», übersetzt «Khidrs Sprache» (Eine Engelsgestalt oder Gottheit 

als der Retter in der Not). Damit wird die Sprache selbst als Träger von Glauben und Kultur 

verstanden.39 Die Dersim-Aleviten haben eine eigene Sprache, die sie «Zonê ma zonê Xizirî 

yo» nennen, was bedeutet «Unsere Sprache ist Khidrs Sprache». (Türkische Schreibung) 

Hızır gilt im alevitischen Glauben als Retter und spielt eine zentrale Rolle in den religiösen 

Vorstellungen.40 Das Hızır-Fasten in Dersim ist eine feste verankerte Tradition, findet jedes 

Jahr im Januar nach dem julianischen Kalender statt, einem Kalender, der früher in der Region 

genutzt wurde und sich vom heute gebräuchlichen Kalender unterscheidet und dauert drei 

Tage. Die Fastentage sind nach den angrenzenden Ortschaften in Dersim geordnet. Hızır wird 

in den täglichen Gebeten der Dersimer oft als Retter erwähnt.41 Die Aleviten beten allein oder 

in der Gemeinschaft. Für gemeinsames Beten treffen sie sich in Cem-Häusern. Im Alevitentum 

gibt es keine festgelegten Gebetszeiten und auch keine Pflichtgebete. Im Jahr finden mehrere 

Veranstaltungen statt, wie Cem-Zeremonie. Ein wichtiger Bestandteil ist der Semah ein 

ritueller Tanz, der als Gebet verstanden wird und der Nähe zu Gott dient. Persönliche Gebete 

sind freiwillig. Aleviten können beten wann, wo und wie oft sie das Bedürfnis dazu haben. Viele 

Aleviten tun dies am Donnerstagabend und dazu zünden dabei Kerzen an.42 In Dersim spielen 

Feste, Rituale und Musik eine wichtige Rolle. Sie sind eng mit den Gefühlen der Menschen 

verbunden und vermitteln Identität. Ein Beispiel dafür ist das Dersim-Festival im Mai in 

Frankfurt, bei dem Kultur und Zusammenhalt im Vordergrund stehen. Dort geht es nicht nur 

um die Sprache, sondern auch um den «Dersim-Stil», also um Feste, Musik und religiöse 

Bräuche.43  

1.4 Bedeutung für die Zaza-Identität 

Die Zazaki-Sprache ist eng mit der lokalen Identität in Dersim verbunden. Auch wenn sie in 
den jüngeren Generationen oft nicht mehr aktiv als Kommunikationsmittel genutzt wird, bleibt 

 
35 Föderation der Dersim-Gemeinden in Europa (FDG): https://dersim-fdg.org/ [Zugriff: 09.10.2025]. 
36 Keskin, Mesut: Zonê Ma Zanena? (Zazaki Für Anfängerinnen Und Anfänger), Geoaktif, 2012, S. 8. 
37 Interview mit Nedim Yıldız vom 15. Juni 2025, siehe Anhang 1.1, S. 35. 
38 Gültekin, Ahmet Kerim: Dersim – Identität und Vernichtung, In: Gudehus, Christian (Hrsg.): Dersim – Identität 
und Vernichtung, Psychosozial-Verlag, Giessen 2024, S. 37. 
39 Şenol, Şengül: Dersim-Aleviten in der Presse unter Atatürk, Verlag Haag+Herchen GmbH, Hanau 2020, S. 71. 
40 Ebd., S. 72. 
41 Ebd., S. 120. 
42 Seidel, Ingolf: Dersim – Geschichte verstehen und Zukunft gestalten, Lernen aus der Geschichte: 
https://www.religionen-entdecken.de/lexikon/b/beten-im-alevitentum [Zugriff: 09.10.2025]. 
43 Interview mit Mahîr Dogan vom 7. Juli 2025, siehe Anhang 1.2 S. 46. 

https://dersim-fdg.org/
https://www.religionen-entdecken.de/lexikon/b/beten-im-alevitentum


10 
 

sie ein wichtiger Träger von kulturellem Wissen. Besonders in der älteren Generation wird sie 
noch verwendet. Viele Erinnerungen, religiöse Elemente, alevitische Traditionen und Gebete 
sind mit der Sprache verknüpft. Dadurch wird deutlich, dass die Sprache weit über die reine 
Verständigung hinausgeht und eng mit dem Gefühl von Zugehörigkeit und Identität verbunden 
ist.44 In der Diaspora in Europa beschäftigen sich viele Menschen stärker mit Zazaki, weil sie 
dort mehr Freiheit haben, über ihre Sprache nachzudenken. In Dersim oder in den grossen 
türkischen Städten stehen hingegen Herausforderungen im Vordergrund, sodass den 
Menschen weniger Zeit bleibt, sich mit der Sprache zu beschäftigen.45 Besonders deutlich 
zeigt sich die Bedeutung von Zazaki innerhalb der Familie. Sie bildet eine wichtige soziale 
Einheit, in der Tradition und kulturelle Werte weitergegeben werden. In der Familie wird die 
Zugehörigkeit spürbar und die Zaza-Identität geprägt. Die Sprache steht in engem 
Zusammenhang mit den familiären Wurzeln, der Herkunft und der persönlichen Sozialisation. 
Jüngere Generationen zeigen, dass Zazaki trotz des Sprachverlusts noch immer als 
emotionaler und kultureller Bezugspunkt gilt. Songül verbindet Zazaki mit ihrer Herkunftsregion 
und den Wurzeln ihrer Eltern. Obwohl sie die Sprache heute kaum noch spricht, erinnert sie 
sich an ihre Kindheit und an Momente, in denen Zazaki eine Rolle spielte. Viele betrachten 
Zazaki vor allem als Familiensprache und weniger als Verkehrssprache. Die Sprache trägt 
somit eine starke emotionale Bedeutung.46 

1.4.1 Sprache und Religion 

Zazaki ist im religiösen Leben wichtig. In Dersim zeigt sich deutlich, wie eng die Zazaki-

Sprache mit dem Glauben verbunden ist. Vor allem ältere Menschen, die kein Türkisch 

sprechen, praktizieren ihre Religion weiterhin auf Zazaki. Gleichzeitig zeigen sich Einflüsse 

aus dem Türkischen, denn einige Gebete während des Cem-Rituals, wie die Süpürge Duası 

(Besensegen), werden inzwischen auch auf Türkisch gesprochen. Früher wurden Gebete zu 

Sonnenaufgang oder während der Wallfahrten ausschliesslich auf Zazaki durchgeführt. Es 

heisst, dass «die Sprache untrennbar mit dem Glauben verbunden ist».47 Nedim Yıldız drückte 

es deutlich aus: «Wer unsere Sprache nicht kennt, kann unsere Religion auch nie verstehen. 

Das macht einen schon traurig. Es ist so, als hätten deine Eltern oder Grosseltern nie 

gesprochen und nie auf dieser Welt gelebt.»48 Das Zitat zeigt, dass Zazaki in der Religion nicht 

nur eine Sprache ist, sondern eine wichtige Rolle für den Glauben und die spirituelle Erfahrung 

spielt. Auch wenn heute nicht mehr alle Rituale auf Zazaki stattfinden, bleibt die Sprache ein 

wichtiger Bestandteil religiöser Traditionen.49 In der Türkei gab es viele Sprachen, von denen 

einige ausstarben oder durch politische Massnahmen zurückgedrängt wurden. Atatürk wollte 

einen einheitlichen Nationalstaat, in dem alle Türkisch sprechen und förderte die türkische 

Sprache. In den letzten Jahrzehnten ist die Bedeutung anderer Sprachen weiter 

zurückgegangen. Alevitische Vereine geben ihren Glauben in der Türkei und in der Diaspora 

weiter, allerdings auf Türkisch.50 Jedoch ist ein Rückgang zu beobachten, da die Bedeutung 

der Sprache durch die türkische Sprachpolitik in den letzten Jahrzehnten geschwächt wurde. 

Dadurch wird die Sprache in Schulen, im Alltag und in religiösen Zusammenhängen seltener 

gesprochen. Alevitische Vereine geben den Glauben in der Türkei und in Europa weiter, was 

positiv ist, jedoch geschieht dies auf Türkisch. Zazaki wird im religiösen Sinne weniger 

verwendet, was langfristig zum Bedeutungsverlust der Sprache beiträgt.51 Die Zazas gehören 

zur Hälfte dem alevitischen Glauben an, die andere Hälfte dem sunnitischen Islam. In den 

nördlichen und zentralen Regionen, wie Karabel (Sivas), Dersim, Erzincan, Nord-Bingöl, Varto, 

 
44 Interview mit Mahîr Dogan vom 7. Juli 2025, siehe Anhang 1.2, S. 42. 
45 Interview mit Mesut Asmên Keskin vom 9. Juli 2025, siehe Anhang 1.3, S. 49. 
46 Tasci, Hülya: Identität und Ethnizität in der Bundesrepublik Deutschland am Beispiel der zweiten Generation 
der Aleviten aus der Republik Türkei, LIT Verlag, Berlin 2006, S. 281-286. 
47 Interview mit Mesut Asmên Keskin vom 9. Juli 2025, siehe Anhang 1.3 S.49. 
48 Interview mit Nedim Yıldız vom 15. Juni 2025, siehe Anhang 1.1 S. 36. 
49 Interview mit Mesut Asmên Keskin vom 9. Juli 2025, siehe Anhang 1.3 S. 48. 
50 Demir, Gülistan: Muttersprache Zaza Warum ist Zaza als Sprache bedroht? 06.07.2015, S. 27. 
51 Interview mit Mesut Asmên Keskin vom 9. Juli 2025, siehe Anhang 1.3 S. 48. 



11 
 

Hinis, Tekman, Çat, Sarız, Göle und Selim ist der alevitische Glaube verbreitet. In den 

zentralen und südlichen Gebieten, darunter Elazığ, Bingöl-Zentrum, Genc, Solhan, Hani, Kulp, 

Lice, Ergani, Dicle, Egil, Silvan, Hazro (Diyarbakir) sowie Mutki und Baykan, leben die 

sunnitischen Zazas. Die sunnitischen Zazas sind Teil der schafiitischen Schulen. Ein Teil der 

sunnitischen Gemeinschaft, besonders in Maden (Elazığ), sowie Cermik, Cüngüs, Gerger und 

Aksaray, folgt der hanafitischen Rechtsschule. Unter den alevitischen Zazas sind viele 

Bräuche aus der Naturreligion und Kultur erhalten geblieben, wie Wallfahrtsstätten und der 

Engelskult. Diese Elemente wurden mit dem alevitischen Glauben vermischt und auch vom 

Schiitentum beeinflusst. Stammesstrukturen waren damals wichtig, ihre Bedeutung hat jedoch 

in den letzten Jahrzehnten abgenommen. In Gerger gibt es noch Zazaki-sprachige assyrische 

und armenische Dörfer mit christlichem Glauben und in Dersim sind wenige 

armenischstämmige Familien anzutreffen.52 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
52 Keskin, Mesut: Das Zazaki, S. 1-2.  

Abbildung 5: Ein Cem-Haus in der Diaspora 



12 
 

2 Ursprung und Geschichte  

In der Wissenschaft und Literatur spricht man von Zazaki. In Dersim wird die Sprache 

Kırmancki, früher auch Dımılki genannt. Die Sprache gehört zu den indoeuropäischen 

Sprachen, derselben Familie wie Deutsch, Französisch oder Englisch. Innerhalb der 

Indoeuropäischen Familie gehört sie zu den iranischen Sprachen.53 Zazaki zählt zu den etwa 

vierzig neuiranischen Sprachen und wird als nordwestiranische Sprache eingeordnet. In dieser 

Gruppe ist sie eng mit Gorani, Balochi und Sangesari verwandt und steht sprachgeschichtlich 

dem Parthischen nahe, einer alten Sprache, die zwischen dem 3. Jahrhundert v. Chr. und dem 

3. Jahrhundert n. Chr. gesprochen wurde. Einige Eigenschaften des Zazaki sind sehr 

ursprünglich und gelten als archaisch, das heisst, sie haben sich seit der frühen 

Sprachgeschichte kaum verändert.54 Vor etwa 4000 Jahren waren alle neuiranischen 

Sprachen Dialekte einer gemeinsamen Ursprungssprache, dem sogenannten Uriranisch. Aus 

dieser Sprache haben sich später die heutigen iranischen Sprachen entwickelt.  Zazaki hat 

deswegen viele Gemeinsamkeiten mit Persisch und Kurdisch. Den Zazaki-Sprechern fällt es 

leichter, diese Sprachen zu lernen.55 Über die genaue sprachliche Einordnung von Zazaki sind 

sich die Wissenschaftler jedoch bis heute nicht einig. Wie der Sprachwissenschaftler Mahîr 

Dogan betont: «Auf sprachlichen Konferenzen diskutieren Wissenschaftler sehr intensiv, weil 

noch keine einheitliche Entscheidung über die Aufteilung der iranischen Sprachen getroffen 

wurde.»56 Zazaki enthält viele Wörter aus anderen Sprachen. Die Hälfte der Zazas sind 

Aleviten, die andere Hälfte Sunniten. Der Glaube der Aleviten bewahrt viele alte Traditionen, 

die noch aus der vorislamischen und zarathustrischen Zeit stammen. Dadurch unterscheidet 

sich der Glaube der Aleviten in Dersim vom restlichen Alevitentum. Geschichtlich waren die 

Zazas wegen ihres Glaubens oft Repressionen und Verfolgungen ausgesetzt. Die Zazas 

waren trotzdem immer wieder gegensätzlich. Die ersten schriftlichen Dokumente über Zazaki 

stammen vom Sprachwissenschaftler Peter Lerch im Jahr 1850. Neben der überwiegend 

mündlichen Weitergabe der Sprache existieren auch einige schriftliche Zeugnisse auf 

Zazaki.57 Im frühen 20. Jahrhunderts kamen Sammlungen von Oskar Mann und Karl Hadank, 

die Zazaki erstmals nach ihren Forschungen und Vergleichen mit anderen verwandten 

Sprachen als eigenständige Sprache und nicht als kurdischen Dialekt bezeichneten. 

Linguisten wie Terry Lynn Todd, Ludwig Paul, Zülfü Selcan, Yaşar Aratemür und Ilyas Arslan 

betrieben die Forschung, beschrieben die Grammatik, untersuchten die Dialekte, sammelten 

Texte und erstellten Wörterverzeichnisse. Dadurch, dass Zazaki lange Zeit nur mündlich 

weitergegeben wurde, ist die Sprache heute gut erforscht. Historische Texte aus armenischen, 

osmanischen und religiösen Quellen geben wertvolle Einblicke in die Kultur und Religion sowie 

in das Alltagsleben der Zazas in früheren Zeiten.58 Zwei religiöse Werke sind besonders wichtig 

zum einen verfasste Ehmedê Xasi im Jahr 1899 eine Schrift in arabischer Schrift, zum anderen 

der Usman Esad Efendiyo Babıc 1933 in Damaskus ein weiteres Werk, das ebenfalls in 

arabischer Schrift geschrieben wurde. In Dersim existieren noch einige wenige Texte, die nicht 

in arabischer, sondern armenischer Schrift aufgezeichnet wurden. Dazu zählen Gedichte und 

 
53 Interview mit Mahîr Dogan vom 7. Juli 2025, siehe Anhang 1.2, S. 40. 
54 Keskin, Mesut: Das Zazaki, S. 4. 
55 Keskin, Mesut: Zonê Ma Zanena? (Zazaki Für Anfängerinnen Und Anfänger), Geoaktif, 2012, S. 7. 
56 Interview mit Mahîr Dogan vom 7. Juli 2025, siehe Anhang 1.2, S. 40-41. 
57 Keskin Mesut: Zonê Ma Zanena? (Zazaki Für Anfängerinnen Und Anfänger), Geoaktif, 2012, S. 7. 
58 Keskin, Mesut: Das Zazaki, S. 4-6. 



13 
 

Gebete, die einen wertvollen Einblick in die religiöse und kulturelle Praxis der früheren Zeit 

geben.59 

 

 

 

 

2.1 Verbreitung der Sprache  

Zazaki wird von etwa vier bis sechs Millionen Menschen gesprochen. Die meisten 

Sprecher*innen leben im Osten Anatoliens, besonders in den Quellgebieten von Euphrat und 

Tigris.60 Insgesamt sind es 23 Provinzen in Anatolien.61 Die Zazaki-sprechenden Gebiete sind 

auf der Karte grün markiert.62 In den grossen Städten der Türkei sind viele Zazas hingezogen, 

zum Beispiel nach Istanbul, Ankara, Izmir oder Mersin. Durch die Arbeitsmigration in den 

1960er Jahren verbreiteten sich die Zazas auch in Europa, sodass eine grosse Diaspora 

entstand, vor allem in Deutschland, den Niederlanden, Frankreich, der Schweiz, Österreich 

und Schweden. Im Gegensatz zu vielen anderen Sprachen hat Zazaki ausserhalb der heutigen 

türkischen Staatsgrenzen kein ursprüngliches Siedlungsgebiet. Nach Türkisch und Kurdisch 

gilt Zazaki als die drittgrösste Sprache in der Türkei.63 

 
59 Keskin Mesut: Zonê Ma Zanena? (Zazaki Für Anfängerinnen Und Anfänger), Geoaktif, 2012, S. 7. 
60 Keskin, Mesut: Das Zazaki, S. 1. 
61 Selcan, Zülfü: Grammatik der Zaza-Sprache: Nord-Dialekt (Dersim-Dialekt), Wissenschaft und Technik Verlag, 
1998, S. 5. 
62 Ebd., Buchklappe.  
63 Keskin Mesut: Das Zazaki, S. 1. 

Abbildung 6: Übersicht über die alt, mittel und neuiranischen 
Sprachen 



14 
 

2.1.1 Regionale Verbreitung  

Die Zazaki-Sprache wird in mehreren Provinzen in der Türkei gesprochen.64 In Ost-Anatolien 

wird vor allem Zazaki gesprochen. Die wichtigsten Regionen sind Dersim (Dêsım), Erzincan 

(Erzıngan), Bingöl (Çewlig), West-Sivas (Sêvaz), Süd-Erzurum, Varto (Gımgım), Elazığ 

(Xarpêt), Diyarbakir, Siverek (Sêwrege), Greger (Aldûs) und einige Dörfer in Malatya (Pötürge) 

und weiteren Regionen.65 In grossen türkischen Städten wird die Sprache ebenfalls von den 

Zazas gesprochen.66 Weitere Sprecher*innen leben in Almus (Provinz Tokat), in Kelkit und 

Şiran (Provinz Gümüshane). Es gibt kleinere Sprachinseln, die sogenannten Enklaven, etwa 

in Baykan (Siirt), Mutki (Bitlis), Kozluk (Batman), Sarız (Kayseri), Aksaray, Ereğli (Konya), Derik 

(Mardin), Selim (Kars) und Göle (Ardahan). In den erwähnten Regionen wohnen Zazaki-

Gemeinschaften meist in enger Nachbarschaft mit kurdisch- (Kurmancji) und 

türkischsprachigen Bevölkerungsgruppen. In vielen dieser Gebiete wurden früher Armenisch 

und auch Syrisch (Neuaramäisch) gesprochen.67 Besonders verbreitet ist Zazaki in Dersim 

und Erzincan im Norden, in der Elazığ-Region mit Bingöl im Zentrum sowie in Diyarbakır im 

Süden. In diesen Gebieten wird Zazaki von der lokalen Bevölkerung im Alltag verwendet, 

wobei die Nutzung je nach Region und Generation unterschiedlich stark ist.68 Die Zazas leben 

überwiegend im schwer zugänglichen Bergland Anatoliens und betreiben Ackerbau und 

Viehzucht. 

2.1.2 Verbreitung in der Diaspora (Schweiz, Deutschland) 

Viele Zazas leben heute nicht mehr in ihrer Heimat, sondern in Städten oder im Ausland. Vor 

allem in den grossen türkischen Städten wie Istanbul, Ankara, Izmir und Mersin gibt es Zazaki-

Gemeinden. Auch in Europa, zum Beispiel in Deutschland, sowie in Amerika und Australien 

sind Zazas anzutreffen. In Deutschland leben schätzungsweise 150.000 bis 200.000 Zazas. 

In der Diaspora haben die Menschen oft schwierige Lebensbedingungen und durch den 

Kontakt mit der türkischen Sprache und anderen Sprachen geht die Muttersprache bei vielen 

 
64 Interview mit Mahîr Dogan vom 7. Juli 2025, siehe Anhang 1.2 S. 41. 
65 Die in Klammern angegebenen Namen zeigen die Bezeichnung in der alten Schreibweise, während die 
anderen die heutige türkische Schreibweise darstellen. 
66 Keskin, Mesut: Zonê Ma Zanena? (Zazaki Für Anfängerinnen Und Anfänger), Geoaktif, 2012, S. 7. 
67 Keskin, Mesut: Das Zazaki, S. 1.  
68 Interview mit Mahîr Dogan vom 7. Juli 2025, siehe Anhang 1.2 S. 41. 

Abbildung 7: Karte mit der Verbreitung der Zazaki-Sprache 



15 
 

nach und nach verloren.69 In der Diaspora hat sich der «Zazaismus» entwickelt. Dabei handelt 

es sich um eine kulturelle Bewegung, die Sprache, Traditionen und Identität der Zaza-

Gemeinschaft erhalten möchte. In der Zeit, als in der Türkei fast alle Sprachen ausser Türkisch 

verboten waren, verfügte die Mehrheit der alevitischen Zaza-Bevölkerung nur über mündliche 

Traditionen. Erst ab Ende des 19.Jahrhundert entstanden schriftliche Quellen in Zazaki. Vor 

allem die Ost-Aleviten wanderten nach Europa aus. Ab den 1980er-Jahren wurden dort von 

Aktivist*innen Sprachlehrmaterialien, Printmedien und Zeitschriften in Zazaki entwickelt. 

Beispiele dafür sind «Ayre», «Piya», «Ware», «Tija Sodıri», «Kormışkan» oder «Zazapress». 

Die Musik spielt eine wichtige Rolle bei der Bewahrung der Sprache. Viele Musiker*innen, die 

meisten Kızılbaş-Aleviten, nutzten ihre Lieder, um Zazaki zu fördern und wieder lebendig zu 

machen.70 Kızılbaş-Aleviten sind eine religiöse Gemeinschaft in Dersim. Im Osmanischen 

Reich wurden sie in offiziellen Dokumenten als eigene Gruppe geführt, weil sie weder als 

Kurden noch als Türken galten. Es gibt Zaza-, türkische und kurdische Aleviten, aber die 

Begriffe «Kurde» oder «Türke» galten damals nur für Sunniten. Die Kızılbaş Aleviten 

bewahrten ihre eigene Traditionen, Rituale und Identität.71 In der Diaspora zeigt sich, dass die 

Aussprache je nach Herkunftsregion unterschiedlich ist. Im Süden sind viele Einflüsse aus 

Kurmanji, Arabisch und Türkisch zu hören, im Norden Einflüsse aus dem Armenischen und 

Türkischen. Durch diese Handlungen wird Zazaki in der Diaspora weiterhin gelebt, gelehrt und 

weitergegeben, auch wenn die Muttersprache ausserhalb der Siedlungsgebiete bedroht ist.72 

2.2 Dialekte und regionale Unterschiede 

Innerhalb von Zazaki gibt es verschiedene Dialekte, die geografisch zu verstehen sind. Man 

unterscheidet drei grobe Gruppen, Nord, Zentral und Süd. Der Nord-Dialekt umfasst die 

alevitischen Zazaki-Gebiete wie Dersim, Erzincan, Varto und Sivas. Innerhalb des Nord-

Dialekts gibt es kleinere Unterschiede. Zum Beispiel spricht jemand aus Dersim etwas anders 

als jemand aus Varto, die Unterschiede sind aber geringer als zwischen den grösseren 

Regionen.73 Die Sprecher des Zentraldialekts gehören meist der schafiitischen Gemeinschaft 

in den Gebieten Xarpêt (Elazığ) und Çewlig (Bingöl) an, während der Süddialekt traditionell 

von Hanefiten in den Gebieten Sêwrege (Siverek), Şenküş (Çünguş) und Diyarbakır 

gesprochen wird.74 Dort spricht man die sogenannten Süd-Dialekte.75 Die Dialekte 

unterscheiden sich in Aussprache, Wortschatz und Morphologie, wobei die Unterschiede so 

gross sind, dass keine Verständigung möglich ist. Sprecher der Zentral- und Süddialekt 

verstehen sich leichter als Sprecher des Norddialekts. Dennoch sind noch nicht alle Regionen 

und Mundarten des Zazaki ausreichend erforscht. In einigen Regionen mischen sich Merkmale 

mehrerer Dialekte und auch innerhalb der Hauptdialekte gibt es zusätzliche sprachliche 

Unterschiede.76 Mesut Keskin unterscheidet mehr als acht Varianten des Norddialekts. Es 

existiert auch eine Art Hochsprache, das «Standardzazaki», das vor allem in Literatur, Medien 

und schriftlicher Kommunikation gebraucht wird. In Dersim gibt es zwei Varianten des 

Norddialekts das Ost-Dersimer und das West-Dersimer, getrennt durch den Munzur-Fluss als 

inoffizielle sprachliche Grenze. Trotz der Unterschiede wird von den Sprechern, die die Dersim-

 
69 Keskin, Mesut: Zonê Ma Zanena? (Zazaki Für Anfängerinnen Und Anfänger), Geoaktif, 2012, S. 7. 
70 Arslan, Zeynep: Die multiethnische Dersim und die «Zaza-Identität», In: Wiener Jahrbuch für Kurdische 
Studien, 2018, S. 3.  
71 Boztas, Özgür Inan: Völkerstrafrechtliche Aufarbeitung der Handlungen der türkischen Republik an den Zaza-
Aleviten in Dersim in den Jahren 1937 und 1938, 2014, S. 15. 
72 Arslan, Zeynep: Die multiethnische Dersim und die «Zaza-Identität», In: Wiener Jahrbuch für Kurdische 
Studien, 2018, S. 3. 
73 Interview mit Mahîr Dogan vom 7. Juli 2025, siehe Anhang 1.2 S. 41. 
74 Dogan, Mahîr: Dersim – Identität und Vernichtung, In: Gudehus, Christian (Hrsg.): Dersim – Identität und 
Vernichtung, Psychosozial-Verlag, Giessen 2024, S. 58. 
75 Interview mit Mahîr Dogan vom 7. Juli 2025, siehe Anhang 1.2, S. 41. 
76 Dogan, Mahîr: Dersim – Identität und Vernichtung, In: Gudehus, Christian (Hrsg.): Dersim – Identität und 
Vernichtung, Psychosozial-Verlag, Giessen 2024, S. 58. 



16 
 

Dialektvarianten sprechen, eine zusammenhängende Sprache wahrgenommen.77 Ausserdem 

gibt es Randdialekte, die noch erforscht werden, sowie kleine Sprecher-Inseln in der Nähe von 

Bitlis, Siirt oder sogar in Ankara, zum Beispiel bei Sarız (Kayseri), wo sich die Sprecher leicht 

anders ausdrücken.78  

 

2.3 Besonderheiten der Zazaki-Sprache 

Die Zazaki-Sprache wurde in den letzten Jahrzehnten von der Sprachwissenschaft intensiv 

untersucht. Jedoch gibt es über die ethnische Zugehörigkeit der Zazas unterschiedliche 

Meinungen. Peter Alford Andrews, Ethnologe, bezeichnete die Zazas im Jahr 1989 in seinem 

Werk als eine eigenständige ethnische Gruppe, die sich in alevitische und sunnitische Zazas 

unterteilen lässt. Allerdings werden die Zazas auch häufig den Kurden oder den Türken 

zugeordnet, weshalb die Frage nach ihrer ethnischen Zugehörigkeit bis heute umstritten ist.79 

Sprachlich ist Zazaki jedoch eine eigenständige Sprache innerhalb der iranischen 

Sprachfamilie. Sie hat eine eigene Grammatik, Lautstruktur und viele Besonderheiten, die sie 

von anderen Sprachen unterscheiden. In der Sprache ist es besonders auffällig, dass alte 

sprachliche Strukturen noch heute erhalten sind, wie zum Beispiel das Kasus- und Genus-

System mit Maskulinum und Femininum. Die Bildung von Verben, die Lautentwicklung und die 

phonetischen Eigenheiten zeigen, dass Zazaki eine eigenständige Sprache ist.80 Wie der 

Sprachwissenschaftler Mahîr Dogan erklärt: «Zazaki ist eine sehr komplizierte Sprache. Die 

komplexe Grammatik macht es schwer, die Sprache zu lernen. Man braucht lange, um sie 

fliessend zu beherrschen.»81 Diese Aussage verdeutlicht, dass die Strukturen der Sprache 

anspruchsvoll sind und Übung erfordern, um sie korrekt zu verwenden. Zazaki hat zudem viele 

Lehnwörter aus anderen Sprachen. In der Zeit der Islamisierungsperiode wurden arabische 

und persische Wörter übernommen. Durch den Kontakt mit Nachbarregionen kamen auch 

kurdische, türkische und armenische Wörter hinzu. Trotz dieser Einflüsse behält die Sprache 

 
77 Ebd., S. 60.  
78 Interview mit Mahîr Dogan vom 7. Juli 2025, siehe Anhang 1.2 S. 41. 
79 Keskin, Mesut: Das Zazaki, S. 2.  
80 Interview mit Mesut Asmên Keskin vom 9. Juli 2025, siehe Anhang 1.3 S. 49. 
81 Interview mit Mahîr Dogan vom 7. Juli 2025, siehe Anhang 1.2 S. 47. 

Abbildung 8: Dialektverteilung der Zazaki-Sprache auf der Karte 



17 
 

ihre eigene Struktur und bleibt für sich verständlich.82 Die Selbstbezeichnung der Zazas sind 

regional unterschiedlich. In einigen Gegenden nennen sie sich «Zaza» und ihre Sprache 

«Zazaki». Je nach Region variiert die stark. Die Bezeichnung «Zaza» findet man bereits in 

sehr alten Quellen. In den Inschriften des Perserkönigs Darius aus dem 6. Jahrhundert vor 

Christus wird ein Gebiet «Zāzāna» genannt. Einige Forscher sehen einen möglichen 

Zusammenhang mit dem heutigen Zaza. In einem Dokument aus dem 14. Jahrhundert kommt 

der Name Zaza vor. Die unterschiedlichen Selbst- und Fremdbezeichnungen zeigen, dass die 

Zaza-Identität vielfältig ist und abhängig von der Religion, sei es Aleviten oder Sunniten. Viele 

sehen sich als Zaza, gleichzeitig gibt es auch viele, die sich als Kurden, Türken, Aleviten oder 

Dersimer identifizieren.83  

2.4 Abgrenzung zu Kurmanji und Türkisch  

Es wird oft diskutiert, ob Zazaki eine kurdische Sprache ist. Die meisten Wissenschaftler sehen 
sie als Teil der kurdischen Sprachen. «Zazaki nimmt dabei eine Sonderstellung ein»84. Zu den 
kurdischen Sprachen zählen Zazaki, Sorani, Kurmanji, Gorani und Südkurdisch. Kurmanji und 
Sorani sind einander ähnlicher, Gorani ähnelt mehr Zazaki. Auch Kurmanji und Zazaki haben 
viele Gemeinsamkeiten, weil sie seit Jahrhunderten nebeneinander existieren und sich 
gegenseitig beeinflusst haben. Zazaki gilt als eine der komplexesten Sprachen dieser Gruppe. 
Sie hat viele alte Strukturen bewahrt, zum Beispiel ein Kasus- und Genus-System mit 
Maskulinum und Femininum und klare Regeln, wann welcher grammatische Fall verwendet 
wird. Auch in der Phonologie unterscheidet sich Zazaki. So blieb im Zazaki der Laut 
«V» erhalten, während er in anderen Sprachen zu «B» wurde. Ein Beispiel «Wind» heisst im 
Zazaki «va», im Kurmanji «ba». Ein wichtiger Unterschied ist auch, wie Verben im Präsens 
gebildet werden. Viele iranische Sprachen setzen ein Präfix vor das Verb, zum Beispiel 
Kurmanji «d-», Sorani «d-» oder Persisch «me-». Zazaki verändert dagegen die Verbwurzel, 
zum Beispiel «ez keno» («Ich mache»).85 
 
 
 

 
 

 
 
 

 
82 Interview mit Mesut Asmên Keskin vom 9. Juli 2025, siehe Anhang 1.3 S. 48-49. 
83 Keskin, Mesut: Das Zazaki S. 3. 
84 Interview mit Mahîr Dogan vom 7. Juli 2025, siehe Anhang 1.2 S. 41-42. 
85 Ebd. 

Abbildung 9: Tabelle mit Beispielen für Wörter in Altiranisch, Zazaki, Kurdisch und Neupersisch 



18 
 

3 Ursachen für den Sprachverlust in Dersim 

Der Sprachverlust der Zaza in Dersim ist eng mit politischen, gesellschaftlichen und 

historischen Faktoren verbunden. Die türkische Sprachpolitik ist ein zentraler Grund seit der 

Gründung der Republik Türkei in den 1920er Jahren. Der türkische Nationalismus verlangt, 

dass alle Bürger Türkisch sprechen. Diese Forderung betraf nicht nur Kurdisch und Zazaki, 

sondern alle nicht-türkischen Sprachen der Türkei, wie Aramäisch, Lasisch, Tscherkessisch 

und viele weitere. Etwa 18 Sprachen der Türkei sind heute Laut dem UNESCO-Bericht von 

2008 fast alle bedroht. Ausnahmsweise Türkisch und möglicherweise Arabisch sind sehr 

sicher. Der Sprachwissenschaftler Mahîr Dogan bringt die Situation auf den Punkt: «Sprachen 

sterben nicht, sie werden umgebracht.»86 Dieses Zitat zeigt, dass der Verlust von Zazaki kein 

natürlicher Prozess ist, sondern das Ergebnis gezielter politischer Massnahmen. Politisch zeigt 

sich dies durch Massaker, gezielte Assimilationskampagnen, Kontrolle von Schulen und 

Sprache sowie Verfolgung aufgrund von Herkunft oder Sprache. Besonders ab den 1960er 

und 1980er Jahren nahm diese Unterdrückung deutlich zu.87 Das Massaker von 1937/38, das 

in vielen Studien als Völkermord eingestuft wird, stellte für die Bevölkerung in Dersim ein sehr 

einschneidendes Ereignis dar. Familien wurden deportiert und durften zehn Jahre nicht in ihre 

Heimat zurückkehren. Das Massaker spielte eine Rolle. jedoch war die Schulpolitik des 

türkischen Staates ebenfalls entscheidend. Es war verboten, in den Dorfschulen die 

Muttersprache zu sprechen. Die Kinder mussten Türkisch sprechen und sollten andere 

melden, falls sie die Muttersprache sprachen. Diese Massnahmen gab es nicht nur in Dersim, 

sondern auch in anderen Regionen, wie zum Beispiel in den arabischsprachigen Gebieten von 

Hatay oder Adana. In den 1960er-und 1970er Jahren verstärkte sich der Sprachverlust 

weiter.88 Im Jahr 1994 mussten Menschen ihre Dörfer zwangsweise verlassen, ohne 

Unterkunft oder Umsiedlungen. Die meisten kehrten nicht mehr zurück. Die Sprache konnte in 

den leeren Dörfern schwer gepflegt werden, was zu einer direkten Sprachgefährdung führte.89 

Die Religion wirkte ebenfalls auf den Gebrauch der Sprache ein. Aleviten waren schon seit der 

osmanischen Zeit Diskriminierungen und Massakern ausgesetzt. Viele Aleviten verbargen ihre 

Religion, wodurch auch der Kontakt zur eigenen Sprache eingeschränkt wurde. Regionen wie 

Maraş, Malatya, Sivas, Erzincan, Varto, Bingöl und Dersim waren davon betroffen. In Radio 

und Fernsehen wurde nur auf Türkisch gesendet, weshalb der Eindruck entstand, dass die 

Muttersprache keinen Nutzen hat. Viele Eltern lehrten Zazaki deshalb nicht mehr an die Kinder 

weiter.90 Uğur Canpolat berichtet, dass er als Kind direkt angesprochen wurde: «Als Kind 

wurde nie direkt mit mir gesprochen. Meine Eltern, Grosseltern und Familie sprachen 

untereinander, aber nicht mit mir.»91 Dies verdeutlicht, dass die Sprache bereits innerhalb der 

Familie nur eingeschränkt weitergegeben wurde und der Sprachverlust dadurch gefördert 

wurde.92 

3.1 Assimilation und Sprachwechsel  

Die Mehrsprachigkeit kann für eine Sprache sowohl positive als auch negative Folgen haben. 

Eine Variante ist, dass die Sprachen nebeneinander bestehen und sich gegenseitig 

stabilisieren. Eine zweite Variante ist, dass durch Mehrsprachigkeit ein Machtspiel entsteht, 

das in der Linguistik als Prestige bezeichnet wird. Das bedeutet, dass eine Sprache von der 

Gesellschaft höher und mächtiger angesehen wird als die andere. Zum Beispiel hat Türkisch 

in der Türkei wirtschaftlich und gesellschaftlich einen höheren Nutzen und Status, während 

 
86 Interview mit Mahîr Dogan vom 7. Juli 2025, siehe Anhang 1.2 S. 43. 
87 Ebd.  
88 Interview mit Mesut Asmên Keskin vom 9. Juli 2025, siehe Anhang 1.3 S. 50.  
89 Interview mit Ilyas Arslan vom 11. August 2025, siehe Anhang 1.13 S.71-72. 
90 Interview mit Mesut Asmên Keskin vom 9. Juli 2025, siehe Anhang 1.3 S. 50. 
91 Interview mit Uğur Canpolat vom 5. August 2025, siehe Anhang 1.11 S. 67. 
92 Ebd. 



19 
 

Zazaki einen eher geringen symbolischen Status hat. Wenn Türkisch-Sprecher und Zazaki-

Sprecher zusammenkommen, wird oft auf Türkisch gewechselt.93 Auch der Alltag spielt eine 

Rolle. Lizge Aydın berichtet, dass sie Zazaki zu Hause vor allem mit ihrer Mutter spricht, im 

Alltag jedoch nur, wenn sie Familienmitglieder trifft.94 Erfahrungen aus der Schule zeigen, wie 

stark die Unterdrückung war. Nedim Yıldız erinnert sich, dass sie Schläge bekommen haben, 

weil sie die Sprache nicht sprechen durften und dass auch Gespräche auf Zazaki draussen 

bestraft wurden.95 Solche Dominanzverhältnisse können politisch oder wirtschaftlich bedingt 

sein. Der Kontakt zwischen den Sprachen führt dazu, dass sich Sprachen dann gegenseitig 

beeinflussen. Zazaki hat in den letzten 50 Jahren viele Lehnwörter aus dem Türkischen 

übernommen, so wie das Türkische Wörter aus dem Persischen übernommen hat. Menschen 

nutzen eine Sprache in der Schule und das andere zu Hause. Für den Verlust von Zazaki ist 

nicht allein die Mehrsprachigkeit der Hauptgrund. Die Politik in der Türkei ist der wichtigste 

Faktor, der die Nutzung von Minderheitensprachen über längere Zeit eingeschränkt hat.96 

3.2 Türkisierung und nationale Identitätspolitik 

Die Gründung der Türkei erfolgte in den 1920er Jahren. Der Staat hat Massnahmen 

durchgeführt, um die Bevölkerung an die türkische Sprache und Kultur anzupassen. Ein Teil 

der Bevölkerung wurde wegen ihrer Herkunft oder Sprache verfolgt, es gab Massaker und 

gezielte Assimilationskampagnen. Die Massnahmen ab den 1960er und 1980er Jahren waren 

besonders auffällig. Schulen und Bildungseinrichtung wurden kontrolliert. Sprachen wie 

Zazaki, die Minderheitensprachen sind, wurden teilweise verboten. Zum Sprachverlust führten 

diese politischen Massnahmen und wirkten direkt auf die Menschen ein.97 Pervin erzählt: «Als 

wir in die Schule kamen, wurde uns gesagt, dass in der Schule Türkisch gesprochen wird und 

Türkisch die Hauptsprache sein muss. Es war wie ein Verbot. Deshalb hatten wir als Kinder 

Angst, Zazaki zu sprechen.»98 Dieses Beispiel zeigt, dass die politischen Massnahmen dazu 

führten, dass Zazaki weniger gesprochen und nicht an die nächste Generation weitergegeben 

wurde.99 Die Weitergabe traumatischer Erfahrungen wurde immer weitergegeben, auch in der 

Diaspora. Die Familien, die im Ausland leben, geben die Sprache oft nicht weiter, weil die 

Erinnerungen an Unterdrückung und Gewalt tief in den Gedanken sitzen. Ein zentrales 

Ereignis war der Dersim-Genozid 1938. Die Kampagnen in den Bildungsbereichen und in der 

Gesellschaft, welche die Nutzung und den Gebrauch der Muttersprache einschränkten, 

wirkten nachhaltig. Die gesellschaftlichen Bedingungen wurden durch politische Faktoren 

beeinflusst, sodass die Sprache immer weniger gesprochen wurde.100  

3.3 Generationsunterschiede und Sprachkenntnisse 

Es wird zwischen aktiven Sprechern und passiv Verstehenden unterschieden. Ein englischer 

Begriff dafür ist «Heritage Speaker». Der Unterschied liegt im Grad des Sprachverständnisses 

und der Fähigkeit zur Sprachproduktion. Die aktiven Sprecher verstehen die Sprache nicht 

nur, sondern können sie im Alltag anwenden. Sie beherrschen die Sprache in fast allen 

Kontexten. Die passiv Verstehenden verstehen die Sprache nur teilweise oder vollständig, 

haben jedoch Schwierigkeiten, die Sprache zu sprechen und vollständige Sätze zu bilden. 

Meist fehlen den passiv Verstehenden die grammatische Sicherheit und der aktive Wortschatz. 

Bei Minderheitensprachen ist das relativ verbreitet. Auf der ganzen Welt zeigt sich, dass die 

jüngeren Generationen oft nur passive Sprachkompetenz besitzen. Die Jungen wachsen mit 

 
93 Interview Mahîr Dogan vom 7. Juli 2025, siehe Anhang 1.2 S. 46. 
94 Interview mit Lızge Aydın vom 30. Juli 2025, siehe Anhang 1.5 S. 56. 
95 Interview mit Nedim Yıldız vom 15. Juni 2025, siehe Anhang 1.1 S. 37. 
96 Interview mit Mahîr Dogan vom 7. Juli 2025, siehe Anhang 1.2 S. 46.  
97 Ebd., S. 43. 
98 Interview mit Pervin Aydogdu vom 5. August 2025, siehe Anhang 1.8 S. 61.   
99 Ebd. 
100 Interview mit Mahîr Dogan vom 7. Juli 2025, siehe Anhang 1.2 S. 43-44. 



20 
 

der Sprache auf oder hören sie im Umfeld, zum Beispiel zu Hause, sprechen sie jedoch nie 

aktiv. Dabei entsteht zwischen den Generationen ein Übergang. Die älteste Generation spricht 

aktiv, die mittlere teilweise und die jüngste oft nur noch passiv. Dies sind bei Zazaki klare 

Merkmale und typisch für bedrohte Sprachen.101 Canan zeigt, dass «Treffen sie ältere 

Menschen, führen sie vielleicht kurz ein kleines Gespräch auf Zaza, danach wechseln sie ins 

Türkische.»102 Duygu Canpolat veranschaulicht ebenfalls: «Ich sehe die Zukunft so, dass 

unsere Sprache verloren geht, denn in meiner Generation kenn ich fast niemanden, der sie 

fliessend spricht. Das ist schade, weil damit auch Identität, Kultur und Tradition verloren 

gehen.» 103 Diese Beispiele zeigen, dass die Sprache bei den jüngeren Generationen kaum 

noch aktiv gesprochen wird und dadurch auch Teile der Kultur und Identität verloren gehen.104 

Laut der Studie von Nadire Güntaş-Aldatmaz haben jüngere Menschen weniger 

Sprachkenntnisse. Wenn die aktive Generation ausstirbt und es keine aktiven Sprecher mehr 

gibt, nimmt auch die passive Sprachkompetenz ab. Ohne aktive Nutzung der Sprache geht 

der soziale Zusammenhang verloren.105 Serpil gehört zur älteren Generation und spricht die 

Sprache aktiv, da sie in einer Familie aufwuchs, die Zazaki sprach und ihre Umgebung die 

Sprache auch nutzte.106 Ein Interview mit Taylan Kaya bestätigt, dass er als jüngste Generation 

nie den richtigen Kontakt zur Zazaki-Sprache hatte, auch nicht in seiner Kindheit.107 Es gibt 

jedoch Ausnahmen, wie bei Lizge Aydın, die ebenfalls zur jungen Generation gehört, aber die 

Sprache aktiv spricht, weil es ihre Muttersprache ist. Ihre Eltern zogen mit 20 nach 

Deutschland und sprachen damals kein Deutsch, sondern nur Zazaki, sodass sie die Sprache 

von Geburt an lernte.108 Im Allgemeinen gibt es kaum noch Gespräche, Interaktionen oder 

Erzählungen auf Zazaki. Dadurch wird die Verbindung zu Kultur und Identität unterbrochen. 

Wenn es noch Menschen gibt, die die Sprache verstehen, können sie Positives tun, indem sie 

die Sprache aktiv bewahren.109 Selbst in Dersim lernen die Kinder die Sprache kaum noch. 

Ausnahmen gibt es in anderen Regionen wie Varto, Hınıs wo Zaza-Aleviten leben, die 

ursprünglich aus Dersim ausgewandert sind. In der Diaspora gibt es häufig Bemühungen mit 

starken Sprachbewusstsein als in den Städten der Türkei. In Dersim verwenden die Menschen 

Zazaki zwar, beherrschen es aber weniger.110 

3.4 Rolle der Bildung und Migration 

Für den Erhalt der Minderheitensprachen spielt Politik eine grosse Rolle. In der Türkei wurde 

über lange Zeit bestimmt, welche Sprachen erlaubt und gefördert wurden und welche 

unterdrückt wurden. Minderheitensprachen werden historisch stark eingeschränkt, sodass sie 

im Alltag sowie allgemein nicht gesprochen werden konnten. Die Familie beeinflusst stark, ob 

die Sprache an die nächste Generation weitergegeben wird. Aus Angst vor politischer 

Repression vermeiden es Eltern und Grosseltern, die Sprache weiterzugeben. Die Bildung 

wirkt stark auf den Sprachgebrauch. Als Unterrichtssprache ist nur Türkisch in der Verfassung 

festgelegt. Minderheitensprache dürfen nicht offiziell in den Schulen beigebracht werden. Die 

Kinder lernen Zazaki nur zu Hause oder hören es passiv im Umfeld mit.111 In den letzten Jahre 

werden in einigen türkischen Schulen Kurse angeboten, in denen regionale Sprachen und 

 
101 Ebd., S. 40. 
102 Interview mit Canan Atalay vom 3. August 2025 siehe Anhang 1.7 S. 59. 
103 Interview mit Duygu Canpolat vom 6. August 2025, siehe Anhang 1.12 S. 69. 
104 Ebd.  
105 Ebd., S. 41. 
106 Interview mit Serpil Güngör vom 12. August 2025, siehe Anhang 1.14 S. 76. 
107 Interview mit Taylan Kaya vom 29. Juli 2025, siehe Anhang 1.4 S. 55. 
108 Interview mit Lızge Aydın vom 30. Juli 2025, siehe Anhang 1.5 S. 56. 
109 Interview mit Mahîr Dogan vom 7. Juli 2025, siehe Anhang 1.2 S. 45. 
110 Interview mit Mesut Asmên Keskin vom 9. Juli 2025, siehe Anhang 1.3 S. 50-51. 
111 Interview mit Ilyas Arslan vom 11. August 2025, siehe Anhang 1.13 S. 71.  



21 
 

Dialekte, darunter auch Zazaki, unterrichtet werden.112 Die Migration steht an einer wichtigen 

Stelle beim Sprachverlust von Zazaki. Wenn die Menschen ihre Heimat verlassen, geht ein 

Teil der Kultur und Sprache verloren. Dies ist sichtbar, wenn Gruppen in grössere Städten oder 

nach Europa ziehen. Innerhalb der Familie wird Zazaki teilweise noch genutzt, jedoch 

sprechen die Menschen in politischen oder öffentlichen Themen Türkisch. Die Migration führt 

dazu, dass die Sprache zunehmend weniger gesprochen wird und langfristig zurückgeht.113 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
112 Elective courses for Zazaki language attract attention, 2015: 
https://www.dailysabah.com/life/2015/01/01/elective-courses-for-zazaki-language-attract-attention/amp?, [Zugriff: 
09.10.2025]. 
113 Interview mit Ilyas Arslan vom 11. August 2025, siehe Anhang 1.13 S. 71. 

https://www.dailysabah.com/life/2015/01/01/elective-courses-for-zazaki-language-attract-attention/amp?


22 
 

4 Politische Hintergründe und deren Einfluss 

Die Region Dersim war historisch ein eigenständiges Gebiet in Ostanatolien. Während der Zeit 

der Einparteienherrschaft in der Türkei nach 1938 wurde die Ereignisse in Dersim von der 

Regierung stark kontrolliert dargestellt. In den Publikationen und offiziellen Berichten, wie in 

dem Buch «Tunceli wird der Zivilisation zugänglich gemacht» von Naşit Uluğ im Jahr 1939, 

wurde die Aktion des Staates als gelungene Befriedung und Wiederaufbau dargestellt. Die 

Massnahmen gegen die Bevölkerung wurden verschwiegen oder als notwendige Bestrafung 

von sogenannten «Banditen» dargestellt. Die türkische Armee wurde in offiziellen Berichten 

positiv dargestellt, während die Perspektive der Bevölkerung nur begrenzt berücksichtigt 

wurde. Menschen in Dersim übernahmen diese Sichtweise oder wurden in Schule und 

anderen Einrichtungen vom Staat erzogen. Die Waisen lernten Mustafa Kemal Atatürk zu 

verehren und schoben die negativen Seiten der Kampagne eher einzelnen Beamten oder 

Soldaten zu. Nach dem Ende der Einparteienherrschaft durften die Menschen ab 1947, die 

umgesiedelt worden waren, teilweise in ihre Dörfer zurückkehren. Jedoch war es schwierig, 

offen über die vergangenen Ereignisse zu sprechen oder die Aktionen von Armee und Staat 

zu kritisieren. Nach dem Militärputsch im 20. Jahrhundert von 1980 begangen linke und 

kritische Gruppen, die Perspektive der Kurden stärker zu thematisieren. Die Erinnerungen 

wurden wieder präsent und unter der liberalen Politik ab den 2000er-Jahren im EU-

Beitrittsgespräche und die «demokratische Öffnung» konnte die vergangenen Ereignisse 

offener diskutiert und thematisiert werden. 2009 sprach Recep Tayyip Erdoğan die Ereignisse 

von 1937-38 öffentlich als Massaker an. Die offizielle Darstellung wurde infrage gestellt, dass 

es sich um eine Befriedung gehandelt habe. Heute werden die alten Versionen nur noch von 

bestimmten politischen Gruppen vertreten. Die Geschichte von Dersim zeigt, dass Politik, 

Staat und Medien die Erinnerung an Ereignisse prägen können.114 

4.1 Der Genozid von 1937 – 1938  

Im Jahr 1937 begannen die Vernichtungsoperationen in Dersim. Am 20. März 1937 wurde eine 

Holzbrücke über dem Fluss Harçik zerstört, dies gilt als Auslöser und eine Telefonleitung wurde 

zerschnitten. Zu dieser Zeit war Seyit Riza der regionale Stammesführer und wurde für die 

Ereignisse verantwortlich gemacht, obwohl dafür keine Beweise vorlagen. Als Reaktion wurde 

das Haus von Seyit Riza sowie weitere Orte, an denen vermeintliche «Bandit*innen» vermutet 

wurden, von der türkischen Luftwaffe bombardiert. Die Anzahl dieser Luftangriffe ist nicht 

bekannt. Circa 100 Bewaffnete belagerten für kurze Zeit eine Gendarmeriestation am 26. April 

1937. Der Generalstab stellte am 3. Mai fest, dass das Vorgehen nicht ausreichend sei und 

die Rebell*innen dadurch an Stärke gewinnen könnten. Am selben Tag griffen 15 

Kampfflugzeuge das Dorf Keçizeken an, wo sich mehrere Stammesführer versammelt hatten. 

Sabiha Gökçen, die Adoptivtochter von Mustafa Kemals, war, als Pilotin daran beteiligt. 

Opferzahlen gibt es keine Angaben. Am 4. Mai 1937 publizierte der Generalstab eine Warnung 

an die Bevölkerung, in der er die Auslieferung mutmasslicher Aufständischer verlangte. Der 

Ministerrat erklärte, dass Dörfer zerstört und Bewaffnete entweder getötet oder deportiert 

werden sollten. In den Wochen danach fielen zahlreiche Dörfer der Zerstörung zum Opfer, 

darunter Keçizeken, Resikan, Gözerek, Varuslar, Çökerek und Çat. Die Ergebnisse des 

Generalstabs fassten die Operationen allgemein zusammen und erwähnten nur die Anzahl an 

beschlagnahmter Waffen, jedoch keine detaillierten Opferzahlen der Zivilbevölkerung. Die 

Verluste der türkischen Armee waren gering. Im Juni 1937 begannen die türkischen Medien 

über die Operationen in Dersim als Aufstand und als Teil einer «Zivilisierungsmission» zu 

berichten. Seyit Riza stelle sich am 10. September 1937 zusammen mit zwei Begleitern, 

jedoch wurden die Operationen fortgesetzt. Er wurde zwischen Ovacık und Erzincan von der 

Armee erwischt, weil ihn jemand verraten haben soll, so sein Urenkel Rüstem Polat. Im 

 
114 Kieser, Hans-Lukas: Dersim Massacre, 1937-1938, 27.07.2011, S. 7-8. 



23 
 

Gesamten starben 30 Soldaten der türkischen Armee und 265 als Aufständische eingestufte 

Personen. 47 Menschen wurden gefangen genommen und weitere 849 zur Aufgabe 

gezwungen. Seyit Riza und sechs Mitangeklagte wurden am 15. November 1937 hingerichtet, 

33 weitere erhielten lange Haftstrafen und 14 wurden freigesprochen. Die Regierung 

beschloss für das Jahr 1938 eine erneute Militäroperation in Dersim mit dem Ziel, die restlichen 

Gegner zu verfolgen, deren Waffen zu beschlagnahmen und Tausende Bewohner aus Tunceli 

zu deportieren. Im Juni 1938 begannen die Operationen, die tägliche Angriffe, Zerstörung von 

Dörfern sowie Gefechte beinhalteten, bei denen Soldaten als auch Aufständische eingestufte 

Personen getötet wurden. Die Militäroperationen richteten sich gezielt gegen die Bevölkerung, 

die sich in Höhlen und Tälern aufhielt. Die türkischen Medien berichten kaum über die 

Operationen und stellten in einigen Fällen als Militärmanöver oder als Massnahme zur 

«Erziehung» der Bevölkerung dar. Die letzte Operation im September 1938 wurde von der 

dritten grossen Armeeeinheit der türkischen Armee durchgeführt. Sperrgebiete wurden 

geräumt, Häuser zerstört und Stammesführer mit ihren Familien deportiert oder getötet. 

Zahlen belegen, dass während der Operation 1938 insgesamt 7954 Personen umgebracht 

oder festgenommen, 1019 Waffen beschlagnahmt wurden. Die meisten Opfer waren 

unbewaffnet. Die Militäroperationen in den Jahren 1937 und 1938 zeigen, dass die Streitkräfte 

der Türkei systematisch die Region Dersim durchsuchten, Dörfer von der Bevölkerung 

zerstörten, Teile der Bevölkerung zwangsweise deportierten und viele Menschen töteten. Die 

offiziellen Begründungen, dass es sich um einen Aufstand handelte, spiegelte die 

tatsächlichen Ereignisse nicht wider.115 Zu den offiziellen Berichten des Generalstabs gibt es 

Augenzeugen und ehemalige Soldaten die ein detaillierteres Bild der Militäroperationen. Die 

Überlebenden erzählen, dass Dörfer niedergebrannt und die Bewohner*innen deportiert 

wurden. Menschen wurden an vorbereiteten Orten getötet, wobei in einigen Dörfern gezielt 

nur Männer anhand von Listen erschossen wurden, in anderen Frauen, Männer und Kinder 

umgebracht wurden. In einigen Fällen konnten Dorfbewohner*innen durch das Eingreifen 

einzelner Offiziere entkommen. Ehemalige Soldaten bestätigen die Massaker und berichten, 

dass es Befehle gab, die Bevölkerung vollständig zu vernichten. Die Operationen waren 

geplant und erstreckten sich über die gesamte Region. Ganze Dorfgemeinschaften wurden 

ausgelöscht während der Operation.116 

 

 
115 Küpeli, Ismail: Dersim – Identität und Vernichtung, In: Gudehus, Christian (Hrsg.): Dersim – Identität und 
Vernichtung, Psychosozial – Verlag, Giessen 2024, S. 192-203. 
116 Ebd., S. 203-206.  

 
Abbildung 10: Seyit Riza in der Mitte mit zwei Begleitpersonen 



24 
 

4.1.1 Folgen für Sprache und Identität 

Das Dersim Massaker hinterliess tiefe Spuren im Gedächtnis der Bevölkerung. Die 

Überlebenden und ihre Nachkommen wuchsen in einer Umgebung auf, die von Schweigen 

über die Ereignisse und auch von wiederholten Erinnerungen an die Gewalt geprägt war. Als 

Schutzmechanismus diente dieses Schweigen und half zur Verarbeitung der traumatischen 

Erfahrungen. Dies führte dazu, dass die nachfolgenden Generationen die Ereignisse nur 

teilweise oder unvollständig vermittelt bekamen. Die zweite und dritte Generationen erleben 

intensive emotionale Reaktionen, obwohl sie die Ereignisse nicht selbst erlebt haben. Gefühle 

wie Angst, Trauer, Wut oder Albträumen gehören dazu. Diese Erfahrungen sind als sekundäres 

oder stellvertretendes Trauma zu bezeichnen. Es geht um die Verbindung zwischen ihrer 

Herkunft aus Dersim, den Erzählungen über das Massaker und dem heutigen Leben sowie 

der Identität der Nachkommen. Die Nachkommen konnten erst als Erwachsene ein 

vollständigeres Verständnis entwickeln. Die jüngeren Generationen versuchen, die lange 

verschwiegenen Ereignisse zu verstehen und sie in ihr eigenes Leben und ihre Identität 

einzuordnen. Politik spielt dabei eine Rolle, da viele ihr Trauma durch aktive Teilnahme an 

politischen oder sozialen Gruppen ausdrücken. Die Folgen der Massaker betrafen nicht nur 

körperlichen oder materiellen Bereich, sondern auch psychische, soziale und kulturelle 

Bereiche. Die Ereignisse prägten das Miteinander, das gemeinsame Erinnern und das Gefühl 

von Sicherheit und Zugehörigkeit in Dersim über viele Generationen.117 

4.2  Repressionen im 20. Jahrhundert 

Dersim war im 20. Jahrhundert stark von Repressionen betroffen, die politische, kulturelle und 

sprachliche Bereiche betrafen. Die Repressionen wurden hauptsächlich vom türkischen Staat 

ausgeübt. Unabhängig davon kam es auch innerhalb verschiedener linkspolitischer 

Organisationen zu Spannung und internen Konflikten. Mit der Repression war es das Ziel, die 

kurdische und alevitische Identität zu schwächen und die Bevölkerung in die staatliche 

Modernisierung und Homogenisierung zu integrieren. In dieser Zeit verfolgte die türkische 

Regierung kurdische politische Gruppen und Organisationen in Dersim, die die Identität und 

Rechte der Bevölkerung verteidigten. Bewegungen, die links waren oder von kemalistischer 

Orientierung, unterstützen die staatlichen Massnahmen und wollten es für die Modernisierung. 

Kritische Stimmen wie die des türkischen Wissenschaftlers Ismail Beşikci wurden unterdrückt. 

Die linken Organisationen, die Kurden negativ betrachteten und die staatlichen Massnahmen 

als weiterführend sahen, stellten laut Beşikci fest, dass dies die Bevölkerung stark betraf. Ein 

Beispiel dafür ist die linke Bewegung Kurtuluş, die in den 1970er und 1980er aktiv war. Kurtuluş 

unterstützte die Meinung, dass Kurdistan als Kolonie betrachtet werden müsste und kritisierte 

die linken Gruppen, da sie die Sichtweise von Mustafa Kemal hatten. Die meisten Mitglieder 

von Kurtuluş wurden zwischen 1976 und 1980 umgebracht, darunter auch Frauen und 

Jugendliche. Die Organisationen wie Kawa und Têkoşin wurden vom Staat verfolgt, viele 

Aktivist*innen die sich legal für kurdische Rechte einsetzten, wurden getötet oder zur Flucht 

gezwungen. Die politische Unterdrückung wirkte sich auch auf die Kultur aus. Sowohl linke als 

auch staatliche Gruppen nutzten ähnliche Argumente wie während der Militäroperationen in 

den 1930er Jahren, um die traditionelle Gesellschaftsstruktur in Dersim zu kritisieren. Die 

Führungen der Aleviten und Kurden, wie die religiösen Führer aus der Linie des Propheten, 

die religiös autoritär waren, wurden als veraltet dargestellt. Sie waren sehr wichtig für die 

kulturelle und religiöse Organisation der Gemeinschaft. Durch die Abwertung dieser Strukturen 

wurde die kurdische und alevitische Identität eingeschränkt. Die Leute verloren immer mehr 

den Kontakt zu ihrer eigenen Kultur. Propaganda vonseiten der Regierung, die vorgibt, die 

Region zu modernisieren, während gleichzeitig Gewalt gegen die Bevölkerung gerechtfertigt 

 
117 Celik, Filiz: Dersim – Identität und Vernichtung, In: Gudehus, Christian (Hrsg.): Dersim – Identität und 
Vernichtung, Psychosozial-Verlag, Giessen 2024, S. 255-260. 



25 
 

wird. Viele junge alevitische Zazas und Kurden in Dersim begannen, ihre eigenen Traditionen 

und Gemeinschaften zu hinterfragen oder abzulehnen. Die Massnahmen der 

Unterdrückungen sind bis heute tief verankert. Die Abwertung der kurdischen und alevitischen 

Identität sowie die Verfolgung haben die Tradition und Kultur innerhalb der Gesellschaft 

geschwächt. Die Bevölkerung passte sich immer mehr an die Staatlichen Vorgaben und 

dominanten kulturellen Normen an. Bis in die 2000er Jahre wurden Entscheidungen über 

Politik und Kultur in Dersim von der Regierung und bestimmten Parteien beeinflusst, was zeigt, 

dass die Folgen der Unterdrückungen langfristig geblieben sind.118 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
118 Deniz, Dilşa: Re-assessing the Genocide of Kurdish Alevis in Dersim, 1937-38, 04.09.2020, S. 36-38. 



26 
 

5 Heutiger Sprachgebrauch und moderne Plattformen 

Zazaki hat in letzter Zeit durch digitale Medien wie TikTok, Instagram oder YouTube neue 

Sichtbarkeit gewonnen. Es gibt heutzutage viele Zazaki-Nachrichtenseiten, Musikbeiträge, 

Literatur oder auch Bücher, die helfen die Sprache zu erhalten. Der aktive Sprachgebrauch 

bleibt dennoch gering, da die meisten Zazaki hören, aber nicht lesen und schreiben können. 

Soziale Medien werden von Aktivist*innen und Künstler*innen genutzt, um Inhalte auf Zazaki 

zu veröffentlichen und jüngere Generationen zu erreichen. Wie Mahîr Dogan erzählt: 

«Sichtbarkeit ist vorhanden, aber der Erhalt der Sprache ist nicht ausreichend.»119 Das zeigt, 

dass die Sprache zwar sichtbar bleibt, ihr Erhalt aber ohne aktive Nutzung gefährdet ist. Die 

Plattformen können die Menschen dazu bringen, die Sprache zu lernen, aber nur, wenn sie 

die Sprache aktiv nutzen.120 Laut Mahîr Dogan ist die Motivation, Zazaki zu lernen, stark von 

emotionaler Verbindung, dem sozialen Umfeld und persönlicher Bedeutung abhängig. Es gibt 

Sprachkurse, digitale Angebote, Apps und Medien auch Kontakte zur eigenen Familie und 

Geschichte. Jedoch muss ein Umdenken stattfinden, damit die Sprache aktiv im Alltag 

gebraucht wird. Um mit der Familie zu kommunizieren oder ihre Identität und ihre Wurzeln zu 

stärken, wollen die Menschen die Sprache lernen. Das Gelernte im Alltag zu verwenden, fällt 

den meisten schwer. Es gibt Leute, die den Sprachkurs nach ein bis zwei Wochen abbrechen 

oder die gelernte Sprache nicht nutzen. Der Sprachwissenschaftler Mahîr Dogan sagt deutlich: 

«Die Sprache muss als Ressource und Ausdruck von Stolz genutzt werden und nicht als 

Problemwahrnehmung, sie muss aktiv angewandt werden, sonst wird das nichts.»121 Das 

bedeutet, Zazaki bleibt nur erhalten, wenn man sie wirklich spricht und sie als Teil der eigenen 

Identität sieht. 

5.1 Digitale Kommunikation und Lernangebote 

Dadurch werden digitale Sprachkurse und Lernangebote mehr wertgeschätzt. Das Interesse 

an Zazaki soll geweckt werden.122 Sprachkurse hat Nedim Yıldız angeboten, jedoch sind nur 

zwei Personen erschienen. Er hat ein Kompaktprogramm angeboten, das geschichtlichen 

Hintergrund, die Sprache und den religiösen Kontext beinhaltete. Von den beiden 

Teilnehmer*innen hat nur eine Person die Sprache gelernt und das in einem Zeitraum von 

sechs Monaten.123 Die sozialen Medien sind wichtig für die Verbreitung von Zazaki. Auf 

Instagram, TikTok oder YouTube gibt es Kanäle, die Beiträge auf Zazaki produzieren, zum 

Beispiel Interviews. Bei TRT und bei kurdischen oder alevitischen Sendern wie YOL TV, TVC, 

TVON, Mediatv oder Roj TV wird auf Zazaki gesendet. Menschen, die sich für die Sprache 

einsetzen, benutzten Medien, um ihre Beiträge auf Zazaki zu veröffentlichen und auch 

Angebote für Sprachkurse zu machen. Die Initiativen stehen noch am Anfang. Für Handys gibt 

es Apps wie Sprachkurse oder Wörterbücher, die bisher nicht von vielen Menschen genutzt 

werden. Dennoch zeigen die vorhandenen Massnahmen positive Wirkung und haben das 

Potenzial, in Zukunft weiter ausgebaut zu werden.124 Die Jugendliche sind heutzutage über 

soziale Medien erreichbar. Eine WhatsApp-Gruppe wurde aufgebaut mit Menschen, die Zazaki 

lernen wollen. Dort werden wöchentlich mehrere Beiträge geteilt, um Zazaki zu lernen. Die 

Sprache könnte von den Jugendlichen auf die Art erlernt werden. Die WhatsApp-Gruppen 

ermöglichen den Leuten, untereinander in Kontakt zu bleiben.125 Jugendliche selbst haben 

Interesse daran, die Sprache aktiv zu nutzen. Royem berichtet: «Ja, ich fange demnächst 

 
119 Interview mit Mahîr Dogan vom 7. Juli 2025, siehe Anhang 1.2 S. 44. 
120 Ebd. 
121 Interview mit Mahîr Dogan vom 7. Juli 2025, siehe Anhang 1.2 S. 46-47. 
122 Ebd. 
123 Interview mit Nedim Yıldız vom 15. Juni 2025, siehe Anhang 1.1 S. 36. 
124 Interview mit Mesut Asmên Keskin vom 9. Juli 2025, siehe Anhang 1.3 S. 51. 
125 Interview mit Lızge Aydın vom 30. Juli 2025, siehe Anhang 1.5 S. 57. 



27 
 

einen Kurs an und hoffe, dass ich sie dann kann.»126 Das zeigt, dass junge Menschen motiviert 

sind, Zazaki zu lernen und aktiv zu verwenden.127 Mahîr Dogan führt einen Discord-Server, auf 

dem verschiedene Dialekte erklärt werden, welche Wörter in welchen Regionen wie gesagt 

wird in Dersim, Bingöl oder Diyarbakir, sowie wie die Wörter ausgesprochen werden. Auch 

Herkunft und Geschichten der Begriffe werden erklärt. Die Beiträge bleiben als Archiv, damit 

Zazaki bewahrt wird. Menschen, die später einmal Zazaki lernen wollen, können leicht auf 

diese Plattformen zugreifen.128 

5.2 Musik und Kulturprojekte  

Im Jahr 2021 gründeten Familien aus Dersim den Verein «Domanê Dêsımi Kultur Verein» in 

der Umgebung von Basel/Weil am Rhein, um Zazaki und die Kultur ihrer Heimat aktiv erhalten 

und an die nächste Generation weiterzugeben. Dieser Verein wird von einem Vorstand geleitet 

und arbeitet auch ehrenamtlich, um den Kindern und Jugendlichen ihre Sprache, kulturelle 

Werte und traditionelle Rituale aus Dersim näherzubringen. Die Aktivitäten, die im Verein 

angeboten werden, umfassen einen Kinderchor, in dem den Kindern die Zazaki-Sprache und 

Lieder aus der Region beigebracht werden. Ausserdem gibt es Bağlama-Kurse im Angebot. 

Zukünftige Pläne sind Sprachkurse, Semah, Volkstänze, Theaterprojekte oder kulturelle 

Veranstaltungen wie Festivals, Konzerte, Theateraufführungen, Fotoausstellungen und 

mehr.129 Das Projekt wird unterstützt, damit die Kinder einen Bezug zu ihrer Sprache und 

Identität entwickeln können. Die Arbeit zeigt Erfolg Musik verbindet und weckt Emotionen, 

wodurch die Kinder sich stärker mit Zazaki sowie der Tradition und Kultur von Dersim 

verbunden fühlen.130 

5.2.1 Musiker und Künstler aus Dersim 

In der Türkei gilt Dersim als eine Region mit überaus reicher Musik und vielen Musiker*innen. 

Bekannte sind beispielsweise Metin und Kemal Kahraman, Ahmet Aslan, Ferhat Tunç, Aynur 

Doğan, Zeynep Baksi, Yilmaz Çelik, Mikail Aslan, Erdoğan Emir, Ali Asker, Ali Baran und viele 

weitere. Die Art der Musik ist breit über politische Lieder, Rock bis hin zu westlicher 

zeitgenössischer Musik und Weltmusik. Die Musiker*innen aus Dersim sind verbunden mit 

religiösen, kulturelle oder musikalischen Traditionen. Ob es in Dersim eine einheitliche 

Musiktradition gab oder einen spezifischen Dersim-Stil, ist schwer zu bestimmen. Geografisch 

ist Dersim abgelegen, wurde aber schon früh durch Migration und Austausch mit anderen 

Regionen musikalisch geprägt. Die Dedes, also die religiösen Führer (alevitische Priester, 

Zazaki «pir, rayber, murşıd», gingen in andere Gemeinden, leiteten dort Cems (religiöse 

Versammlungen) und brachten die Musik weiter. Aufnahmen zeigen, dass die religiösen Lieder 

aus Dersim Ähnlichkeiten mit denen anderer alevitischer Regionen wie Erzincan, Sivas und 

Nord-Malatya aufzeigen. Die traditionelle Musik in Dersim ist Ende der 20. Jahrhunderts gut 

dokumentiert. Zu Beginn des 20. Jahrhunderts kamen nur wenige türkische 

Musikforscher*innen nach Dersim. Ferruh Arsunar im Jahr 1936 ist ein Beispiel und sammelte 

dort Lieder, die sie später veröffentlichten. Musiktraditionen in Dersim waren religiöse Musik in 

alevitischen Cems und Klagegesänge. Hochzeiten und Beerdigungen waren mit Musik 

verbunden. Bei Hochzeiten wurden Lieder zum Tanzen ohne Instrumente gesungen, nur 

manchmal Trommel (Davul), Schalmei (Zurna) oder in Hozat Klarinette dazu. Alevitentum ist 

eng mit religiöser Musik verbunden. Dedes führten Cems durch, sangen und spielten 

Instrumente, wie die Tembur (thamur, thomır), eine kleine Langhalslaute. Cems sollten 

 
126 Interview mit Royem Yıldız vom 3. August 2025, siehe Anhang 1.6 S. 58. 
127 Ebd.  
128 Interview mit Canan Atalay vom 3. August 2025 siehe Anhang 1.7 S. 59-60. 
129 Dersim Föderation der Gemeinden in Europa (FDG): https://domanedersim.com.tr/hakkimizda/ [Zugriff: 
09.10.2025]. 
130 Interview mit Nedim Yıldız vom 15. Juni 2025, siehe Anhang 1.1 S. 38. 

https://domanedersim.com.tr/hakkimizda/


28 
 

emotional berühren und spirituelle Erfahrung ermöglichen. Dedes, die die Musiktradition 

prägten, waren zum Beispiel Firik Dede, Ahmet Dede und Zeynel (Batar) Dede. In der Diaspora 

waren Mahmut Yıldız Dede und Baba Şervan und Dewrês İsmail aktiv. Weitere Musiker*innen 

entstanden nach dem Rückgang der religiösen Zeremonien wie Ali Asker, Emre Saltık, Adil 

Arslan, Seyfi Doğanay, die politische und lyrische Lieder machten. In Dersim ist die Musik stark 

von Alevitentum geprägt, jedoch nicht deutlich von Volksliedern zu trennen. Die Texte der 

Lieder haben öfters alevitische Elemente, wir Namen von spiritueller Personen oder heiliger 

Orte und werden auf Zazaki, Kurmanji oder Türkisch gesungen. Die Musik bleibt ein zentrales 

Element der kulturellen und religiösen Identität Dersims.131 Wie der Sprachwissenschaftler 

Mesut berichtet: «Bei mir hatte die Musik einen ähnlichen Effekt. Ich habe dadurch das 

Bewusstsein für meine Muttersprache entwickelt und erkannt, dass sie gesprochen werden 

sollte.»132 Da heisst, Musik kann helfen, die Sprache zu lernen und sie als Teil der eigenen 

Identität zu sehen.133 

5.3 Rolle Dersim für den Erhalt von Zazaki 

Die Massnahmen zum Erhalt der Sprache funktionieren nur zum Teil, es gibt jedoch Ideen, die 

langfristig Wirkung zeigen könnten. Lehrer und Autor*innen wie Xıdır Eren und Şükran Lılek 

Yilmaz versuchten, in Grund- und Mittelschulen in Dersim Zazaki als Muttersprache 

einzuführen. Dieser Ansatz war nur teilweise erfolgreich. Die Partei Deza-Par in der Türkei ist 

anerkannt und hat Parteibüros in Dersim, Bingöl, Diyarbakir und İzmir. Sie engagieren sich 

politisch, beispielsweise um einen eigenen TRT-Kanal auf Zazaki zu bekommen und Zazaki 

als eigenständige Sprache für den muttersprachlichen Unterricht durchzusetzen. Der 

staatliche Fernsehsender wird durch Steuergelder finanziert. Die Zazaki-Sprecher*innen 

haben das Recht, solche Ideen vom Staat zu fordern. Ob diese Idee umgesetzt werden kann, 

ist noch fraglich, da finanzielle Mittel fehlen. Es gibt Pläne, eigene Sprach- oder Kulturzentren 

zu gründen, in denen die Kinder und Jugendliche die Sprache, Musik und Kultur von Dersim 

lernen und die Informationen weitergeben können.134 An der Mardin Artuklu Universität kann 

man Zazaki studieren.135 An den Universitäten in Bingöl und Munzur wird seit 13 Jahren Zazaki 

und Literatur angeboten. Es sind 40 Lehrer offiziell angestellt und Studierende können dieses 

Fach besuchen. Dieses Fach wird als Wahlfach angeboten und umfasst zwei Stunden pro 

Woche. Bislang ist dies das grösste Projekt. Zusätzlich zu diesem Projekt gibt es kleinere 

Initiativen, wie einzelne Sprachkurse oder Gemeinschaften, die die Sprache unterstützen. Die 

universitäre Ausbildung von Lehrperson bleibt das langfristige Vorhaben zur Vermittlung von 

Zazaki in Schulen.136 

 

 

 

 

 
131 Greve, Martin: Dersim – Identität und Vernichtung, In: Gudehus, Christian (Hrsg.): Dersim – Identität und 
Vernichtung, Psychosozial-Verlag, Giessen 2024, S. 81.87. 
132 Interview mit Mesut Asmên Keskin vom 9. Juli 2025, siehe Anhang 1.3 S. 52. 
133 Ebd. 
134 Ebd., S. 51-52. 
135 Interview mit Nedim Yıldız vom 15. Juni 2025, siehe Anhang 1.1 S. 38. 
136 Interview mit Ilyas Arslan vom 11. August 2025, siehe Anhang 1.13 S. 73-74. 



29 
 

Schlussfolgerung 

In Dersim steht Zazaki an einem Wendepunkt. Einerseits droht die Sprache verloren zu gehen, 

andererseits bietet sich die Chance auf eine kulturelle Erneuerung. Die sprachliche Situation 

für sich betrachtet könnte man glauben, es gehe nur um ein Kommunikationsproblem, doch 

die Untersuchung zeigt, dass Zazaki noch viel mehr enthält. Ein Teil des kulturellen 

Gedächtnisses und ein Ausdruck von Geschichte sowie Identität. Die Sprache wird von 

politischen, sozialen und technologischen Einflüssen geprägt. Deshalb kann man den 

Sprachverlust nicht mit nur einer einzigen Ursache erklären: man muss die geschichtlichen, 

politischen und gesellschaftlichen Entwicklungen gemeinsam anschauen. Die Leitfragen 

dieser Arbeit lassen sich beantworten, wenn man die Aspekte zusammen betrachtet, welche 

Faktoren haben zum Verlust von Zazaki geführt haben und wie wird die Sprache heute 

genutzt?  

Der Rückgang von Zazaki ist historisch gesehen eng mit der Gründung der Republik Türkei im 

Jahr 1923 verbunden. Die neu gegründeten staatlichen Einrichtungen verfolgten das Ziel, eine 

einheitliche türkische Identität zu schaffen und dabei wurde die Sprache der Minderheiten 

immer mehr an den Rand gedrängt. In den Schulen und Behörden wurden Zazaki verdrängt. 

In den staatlichen Medien fand die Sprache kaum Beachtung und im Unterricht galt nur 

Türkisch als die korrekte Sprache. Diese Politik hatte zwei Auswirkungen im Alltag wurde 

immer weniger Zazaki gesprochen und viele junge Menschen begannen zu denken, dass ihre 

Sprache «altmodisch» oder «weniger wichtig» sei. Die Entscheidungen der türkischen 

Regierung in der Vergangenheit beeinflussen daher bis heute die Wahrnehmung der Sprache.  

Dieser Prozess wird durch gesellschaftliche Entwicklungen verstärkt. In den Familien 

veränderte sich der Sprachgebrauch stark, da viele Menschen in grössere Städte oder sogar 

ins Ausland zogen. Aus Sorge um die Zukunft ihrer Kinder fingen viele Eltern an, in der Familie 

Türkisch zu sprechen. Zazaki verschwand aus dem öffentlichen und beruflichen Leben, durch 

Urbanisierung und neue Arbeitsmöglichkeiten.  

Die Interviews zeigen, dass die älteren Generationen die Sprache aktiv verwenden, während 

die jüngeren sie nur noch teilweise verstehen. Dies zeigt den Einfluss gesellschaftlicher 

Veränderungen auf den Gebrauch von Zazaki. Die Sprache ist trotz politischer und 

gesellschaftlicher Benachteiligung nicht verschwunden. Im Gegenteil: die Sprache lebt weiter, 

insbesondere in Familien, bei religiösen Versammlungen und immer mehr im Internet. 

Plattformen wie TikTok, WhatsApp und YouTube sowie die Online-Sprachkurse bieten neue 

Möglichkeiten, Zazaki zu sprechen, zeigen und kreativ zu nutzen. Musikvideos, Interviews, 

digitale Erzählungen oder Gruppenchats geben den Menschen eine Chance die Sprache aktiv 

zu pflegen und weiterzugeben. Aus den Interviews mit jungen Sprecher*innen wird klar, dass 

Zazaki durch das Internet modern und attraktiv wirkt und als wichtiger Teil der eigenen Identität 

wahrgenommen wird.  

Die Nutzung von Zazaki heute ist uneinheitlich. In erster Linie nimmt die aktive Nutzung im 

Alltag ab, da viele Familien untereinander Türkisch sprechen. Andererseits ist das Internet eine 

neue Chance, die Sprache wird online sichtbar, es entstehen kreative Beiträge und Menschen 

mit verschiedensten Altersgruppen können sich vernetzen. Zazaki dient als Mittel zur 

Darstellung der Identität. Wer die Sprache spricht, zeigt seine Verbindung zu Kultur und 

Geschichte. Jedoch bleibt die Frage nach der Nachhaltigkeit dieser digitalen Nutzung 

bestehen. Die Inhalte, die online sind, halten nicht lange und folgen den aktuellen Trends. Das 

Sprechen von Zazaki im Alltag, zu Hause oder in der Schule lässt sich durch nichts ersetzen. 

Die digitale Nutzung ist eine Möglichkeit die Sprache aufrechtzuerhalten und zu fördern, aber 

keine Lösung, um die Sprache zu bewahren.  



30 
 

Ein besonders spannender Aspekt ist die Bedeutung von Gemeinschaft und einzelnen 

engagierten Menschen. Eine Sprache kann nur dann überleben, wenn sie angeboten wird, wie 

bei Online-Sprachkursen, Kinderchören oder kulturellen Veranstaltungen (z.B. das Dersim 

Festival in Frankfurt). Es reicht nicht aus, dass es Zazaki gibt, sie muss gesprochen, geteilt 

und an die nächste Generation weitergegeben werden. Das Bewusstsein für die 

Wertschätzung der Sprache steigt, jedoch ist die Motivation, Zazaki zu sprechen, 

unterschiedlich, wie die Interviews zeigen. Der Erhalt der Sprache ist ein vielseitiger Prozess, 

bei dem Eigenmotivation, gemeinschaftliches Engagement und Unterstützung durch 

Institutionen nötig sind. Ausserdem verdeutlichen die Untersuchungen, dass der Verlust von 

Zazaki nicht nur ein linguistisches Problem ist, sondern eng mit Identität, Politik und Beteiligung 

am gesellschaftlichen Leben zusammenhängt.  

Mit dem Verlust einer Sprache verschwinden kulturelle Traditionen, Geschichten, Lieder und 

gemeinsame Erinnerungen. Die heutigen digitalen Möglichkeiten bieten neue Wege, Sprache 

und Identität miteinander zu verknüpfen. Zazaki kann nicht nur bewahrt, sondern auch aktiv 

genutzt und kreativ eingesetzt werden.  

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass Zazaki in Dersim verdeutlicht, wie eng Sprache, 

Identität und Gesellschaft miteinander verbunden sind. Der Gebrauch von Zazaki wurde durch 

historische und politische Benachteiligung sowie gesellschaftlichen Wandel und 

Modernisierung eingeschränkt. Die heutige Generation bietet durch digitale Möglichkeiten und 

kreative Projekte Ideen zur Wiederbelebung der Sprache. Die Sprache ist mehr als ein 

Kommunikationsmittel sie zeigt die Stärke der Kultur, den Schutz vor Ausgrenzung und die 

Verbindung von Tradition und Gegenwart. Die Beschäftigung mit Geschichte, 

gesellschaftlichem Wandel und heutigen Chancen zeigt, dass Sprache und Gesellschaft eng 

verknüpft sind. Soziale Veränderungen, politische Entscheidungen und der Alltag beeinflussen 

die Nutzung von Zazaki. Sprache spiegelt die Identität, Werte und Zusammenhalt wider.  

Der Erhalt der Sprache ist ein kontinuierlicher Prozess, der nicht nur von äusseren Einflüssen 

abhängt, sondern vor allem von der eigenen Gemeinschaft und den Menschen, die aktiv 

Verantwortung für ihr kulturelles Bewusstsein übernehmen. Mir wird klar, dass Sprache mehr 

ist als nur ein Mittel zur Kommunikation. Die Sprache steht für Kultur und wehrt das Vergessen 

ab und verbindet Vergangenheit mit Gegenwart. Der Umgang mit Zazaki hat mir gezeigt, wie 

wichtig es ist die Sprache aktiv für die eigene Kultur einzusetzen und Verantwortung zu 

übernehmen. Die Existenz der Sprache reicht nicht aus, sie muss gelebt werden. Wer 

mitmacht und unterstützt, bewahrt die Zaza-Kultur und sichert sie für zukünftige Generationen.  

Abschliessend braucht der Erhalt von Zazaki alle, die mutig, aktiv und bewusst handeln. Wenn 

Menschen in der Lage sind, die Sprache als Teil ihrer Identität zu sehen und bewusst zu 

unterstützten, gibt es das Potenzial, dass sie überlebt und sich sogar weiterentwickelt. 

Sprache und Gesellschaft sind verbunden und dies zeigt Zazaki deutlich, dass Kultur nur 

lebendig bleibt, wenn wir sie aktiv gestalten, schützen und weitergeben.  

 

 

 

 

 



31 
 

Reflexion  

Beim Schreiben meiner Maturaarbeit über Zazaki in Dersim habe ich gemerkt, wie vielfältig 

das Thema eigentlich ist. In diesem Thema geht es nicht nur um die Sprache, sondern um die 

Identität, Tradition und das Leben der Menschen vor Ort. Eine riesige Herausforderung war, 

den Fokus auf das Wesentliche zu halten. Immer wieder wollte ich viele spannende Details 

einfügen, die vom Thema abweichen würden. Ich musste während des Schreibens lernen, 

dass nicht alles gleich wichtig ist, um meine Forschungsfragen zu beantworten. Jedes Kapitel 

und Unterkapitel sollte vorhanden sein, um ein Gesamtbild zu gestalten und man sollte sich 

nicht in unwichtigen Details verlieren. Die Arbeit war besonders intensiv mit den Interviews. Ich 

habe mit Menschen verschiedener Generationen gesprochen und jeder Blickwinkel hat etwas 

Einzigartiges zur Sprache und Kultur beigetragen. Am Anfang fiel es mir schwer, Interviews zu 

führen, da ich das nicht täglich mache, jedoch haben mir mit der Zeit die Interviews sehr viel 

Spass gemacht. Bei einigen Interviews war es richtig schön zuzuhören, sodass man die Zeit 

vergass, während es bei anderen etwas schwieriger war, ein Gespräch zu führen, weil die 

Antworten eher kurz und knapp ausfielen. Je mehr Interviews ich geführt habe, desto 

selbstsicherer wurde ich, denn es ist einfach ein Gespräch und es gibt keine falschen 

Gegenfragen. Das letzte Interview fühlte sich wie ein Gespräch an, weil ich völlig im Element 

war. 

Die emotionale Verbindung zu meinem Thema hat mich besonders beschäftigt. Dersim ist für 

mich nicht nur ein geografischer Ort auf der Landkarte, sondern ein Teil meiner Identität und 

meiner Familie. Die Geschichten von den Menschen, mit denen ich geredet habe, über ihre 

Gedanken zum Sprachverlust und ihre Hoffnung, unsere Kultur zu bewahren, haben mich sehr 

tief berührt. Während des Schreibens habe ich sehr oft Musik auf Zazaki gehört. Die Lieder 

haben mich in die Stimmung der Region versetzt und ihre Stärke und Lebensfreude in mir 

spürbar gemacht. Die Musik hat mir während dieser Arbeit Beistand geleistet und geholfen, 

die Kultur und die Emotionen hinter der Sprache besser zu verstehen. Daraus habe ich gelernt, 

dass emotionale Nähe mich motiviert, aber auch herausfordert. Das Gefühl treibt mich an, mit 

Kritik zu arbeiten, aber die Neutralität darf nicht gestört werden. Deshalb musste ich meine 

Gefühle erkennen und klar von der sachlichen Analyse trennen.  

Ausserdem habe ich erkannt, dass Zazaki mehr ist als eine Sprache zum Kommunizieren. Die 

Sprache verbindet die Generationen, spiegelt die Geschichte wieder und drückt die Identität 

aus. Das hat mir gezeigt, dass der Verlust einer Sprache nicht nur ein linguistisches Problem 

ist, sondern auch ein gesellschaftliches, kulturelles und emotionales. In meiner Arbeit hat mich 

diese Erkenntnis geprägt und mir deutlich gemacht, wie wichtig es ist, sich für die Bewahrung 

der Kultur und Tradition einzusetzen.  

Diese Arbeit war für mich rückblickend eine sehr intensive Lern- und Entwicklungsphase. Ich 

habe nicht nur gelernt, wie man wissenschaftlich arbeitet, Literatur analysiert und Interviews 

führt, sondern auch wie man daran bleibt und Geduld mit sich selbst hat, reflektiert und sich 

emotional mit einem Thema auseinandersetzt. Für die nächsten Arbeiten würde ich mir das 

Ziel setzen, mit den Menschen tiefere Gespräche zu führen, sie noch gezielter zu hinterfragen 

und die Details aus ihrer Erfahrung zu erfahren. Die Arbeit hat mir persönlich gezeigt, dass 

Wissenschaft und Gefühle sich nicht ausschliessen, sondern sich gegenseitig ergänzen, wenn 

man offen und ehrlich mit beiden arbeitet. Ausserdem bin ich mehr motiviert als zuvor, die 

Zazaki-Sprache zu lernen und mich aktiv für ihren Erhalt einzusetzen.  

 



32 
 

Verzeichnisse 

Literaturverzeichnisse 

Arslan, Zeynep / Osztovics, Christoph / Brizić, Katharina / Grond, Agnes / Schmidinger, 

Thomas / Six-Hohenbalken, Maria: Die multiethnische Dersim und die «Zaza-Identität», in: 

Wiener Jahrbuch für Kurdische Studien, 2018 

Boztas, Özgür Inan: Völkerstrafrechtliche Aufarbeitung der Handlungen der türkischen 

Republik an den Zaza-Aleviten in Dersim in den Jahren 1937 und 1938, Evrensel Basim, 

Istanbul 2014 

Gudehus, Christian / Husenbeth, Alexander (Hrsg.): Dersim – Identität und Vernichtung, 

Psychosozial-Verlag, Giessen 2024 

Gündüzkanat, Kahraman: Die Rolle des Bildungswesens beim Demokratisierungsprozess in 

der Türkei unter besonderer Berücksichtigung der Dimli (Kurmanc Zaza) Ethnizität, LIT Verlag, 

Münster 1997 

Keskin, Mesut: Zonê Ma Zanena? (Zazaki Für Anfängerinnen Und Anfänger), Geoaktif, 

Istanbul 2012  

Selcan, Zülfü: Grammatik der Zaza-Sprache: Nord-Dialekt (Dersim-Dialekt), Wissenschaft und 

Technik Verlag, Berlin 1998 

Şenol, Şengül: Dersim-Aleviten in der Presse unter Atatürk, Verlag HAAG + HERCHEN GmbH, 

Hanau 2020 

Tasci, Hülya: Identität und Ethnizität in der Bundesrepublik Deutschland am Beispiel der 

zweiten Generation der Aleviten aus der Republik Türkei, LIT Verlag, Berlin 2006 

Yıldız, Celal: Dersims Stimme Die Kinder von 1938, Free Pen Verlag, Bonn 2010 

Internetverzeichnisse 

Anadolu Agency: Elective courses for Zazaki language attract attention, Ausgabe vom 1. 

Januar 2015. URL: https://www.dailysabah.com/life/2015/01/01/elective-courses-for-zazaki-

language-attract-attention/amp? [Zugriff: 09.10.2025] 

Arslan, Ilyas (Vorsitzender): Hochschulgruppe Dersim, Universität zu Köln: Dersim – Eine 
Einführung URL:http://www.dersim.uni-koeln.de/ [Zugriff: 09.10.2025] 
 
Ateş, Bülent/Sido, Kamal: Dersim: Die Geschichte einer unterdrückten Region in Türkisch-

Kurdistan, Ausgabe vom 13. April 2007. URL: https://www.gfbv.de/de/news/dersim-die-

geschichte-einer-unterdrueckten-region-in-tuerkisch-kurdistan-673/ [Zugriff: 09.10.2025] 

Demir, Gülistan: Muttersprache Zaza - Warum ist Zaza als Sprache bedroht? Ausgabe vom 6. 

Juli 2015. URL: https://www.zazaki.de/files/Gulistan-Demir-Warum-ist-Zaza-als-Sprache-

bedroht.pdf [Zugriff: 09.10.2025] 

Deniz, Dilşa: Re-assessing the Genocide of Kurdish Alevis in Dersim, 1937-38 In: University 

of California, Ausgabe vom 4. September 2020. URL: 

https://digitalcommons.usf.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1728&context=gsp [Zugriff: 

09.10.2025] 

Dersim Föderation der Gemeinden in Europa (FDG): 

https://domanedersim.com.tr/hakkimizda/ [Zugriff: 09.10.2025] 

https://www.dailysabah.com/life/2015/01/01/elective-courses-for-zazaki-language-attract-attention/amp?
https://www.dailysabah.com/life/2015/01/01/elective-courses-for-zazaki-language-attract-attention/amp?
http://www.dersim.uni-koeln.de/
https://www.gfbv.de/de/news/dersim-die-geschichte-einer-unterdrueckten-region-in-tuerkisch-kurdistan-673/
https://www.gfbv.de/de/news/dersim-die-geschichte-einer-unterdrueckten-region-in-tuerkisch-kurdistan-673/
https://www.zazaki.de/files/Gulistan-Demir-Warum-ist-Zaza-als-Sprache-bedroht.pdf
https://www.zazaki.de/files/Gulistan-Demir-Warum-ist-Zaza-als-Sprache-bedroht.pdf
https://digitalcommons.usf.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1728&context=gsp
https://domanedersim.com.tr/hakkimizda/


33 
 

Föderation der Dersim-Gemeinden in Europa (FDG) URL: https://dersim-fdg.org/ [Zugriff: 

09.10.2025] 

Jane, Melek: Beten im Alevitentum – eine freiwillige Handlung, URL: https://www.religionen-

entdecken.de/lexikon/b/beten-im-alevitentum [Zugriff: 09.10.2025] 

Kehl-Bodrogi Krisztina: «Wir sind ein Volk!» Identitätspolitiken unter den Zaza (Türkei) in der 

europäischen Diaspora, Ausgabe vom 14. Juli 2018. URL: 

https://www.jstor.org/stable/43645449 [Zugriff: 09.10.2025] 

Keskin, Mesut: Das Zazaki, URL: https://zazaki.de/files/Mesut-Keskin-Das-Zazaki.pdf [Zugriff: 

09.10.2025] 

Kieser, Hans-Lukas: Dersim Massacre, 1937-1938, Ausgabe vom 27. Juli 2011. URL: 

DERSIM_MASSACRE_1937_1938.pdf [Zugriff: 09.10.2025] 

Mustafa Kemal Atatürk, URL: https://de.wikipedia.org/wiki/Mustafa_Kemal_Atat%C3%BCrk 

[Zugriff: 09.10.2025] 

Scheich Said, URL: https://de.wikipedia.org/wiki/Scheich_Said [Zugriff: 09.10.2025] 

Seidel, Ingolf: Dersim – Geschichte verstehen und Zukunft gestalten, Lernen aus der 

Geschichte, Ausgabe vom 19. Februar 2014. URL: https://lernen-aus-der-

geschichte.de/Lernen-und-Lehren/content/11628 - 

:~:text=In%20der%20Region%20Dersim%20%28der%20heutigen%20Region%20Tunceli%2

9,Landesteile%20deportiert%2C%20D%C3%B6rfer%20zerst%C3%B6rt%20und%20deren%

20Bewohner%20vertrieben. [Zugriff: 09.10.2025] 

Seyit Rıza, URL: https://de.wikipedia.org/wiki/Seyit_R%C4%B1za [Zugriff: 09.10.2025] 

Tunceli, URL: https://de.wikipedia.org/wiki/Tunceli [Zugriff: 09.10.2025] 

Abbildungsverzeichnisse 

Abbildung 1: «Frauen aus Dersim in traditioneller Kleidung» In: FDG Dersim URL: 

https://dersim-fdg.org/geschichte [Zugriff: 09.10.2025] 

Abbildung 2: Privataufnahme von 2008 in Dersim mit der Familie 

Abbildung 3: «Das Dersim-Massaker an den alevitischen Kurden in der Türkei.» In: Telepolis, 

Ausgabe vom 17. Mai 2015. URL: https://www.telepolis.de/article/Das-Dersim-Massaker-an-

den-alevitischen-Kurden-in-der-Tuerkei-3372147.html [Zugriff: 09.10.2025] 

Abbildung 4: «Heilige Geografie: Dersim und Diaspora» In: Deutsche Digitale Bibliothek, 

Ausgabe 2018. URL: https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/heilige-geografie-

dersim-und-diaspora/items/show/2 [Zugriff: 09.10.2025] 

Abbildung 5: «Der Innenraum eines Cem-Hauses der Berliner Gemeinde» In: Religionen 

entdecken, URL: https://www.religionen-entdecken.de/fragen/19379/darf-man-in-ein-cem-

haus-gehen-wenn-man-seine-tage-hat [Zugriff: 09.10.2025] 

Abbildung 6: «Stammbaum der alt-, mittel- und neuiranischen Sprachen» In: Keskin, Mesut, 

Zonê Ma Zanena? (Zazaki für Anfängerinnen und Anfänger), Geoaktif, Istanbul, 2012, S. 6. 

Abbildung 7: «Verbreitungsgebiete der Zaza-Sprache». In: Selcan, Zülfü, Grammatik der Zaza-

Sprache: Nord-Dialekt (Dersim-Dialekt), Wissenschaft und Technik Verlag, Berlin, 1998, 

Buchklappe. 

https://dersim-fdg.org/
https://www.religionen-entdecken.de/lexikon/b/beten-im-alevitentum
https://www.religionen-entdecken.de/lexikon/b/beten-im-alevitentum
https://www.jstor.org/stable/43645449
https://zazaki.de/files/Mesut-Keskin-Das-Zazaki.pdf
file:///C:/Users/sahan/Downloads/DERSIM_MASSACRE_1937_1938.pdf
https://de.wikipedia.org/wiki/Mustafa_Kemal_Atat%C3%BCrk
https://de.wikipedia.org/wiki/Scheich_Said
https://lernen-aus-der-geschichte.de/Lernen-und-Lehren/content/11628#:~:text=In%20der%20Region%20Dersim%20%28der%20heutigen%20Region%20Tunceli%29,Landesteile%20deportiert%2C%20D%C3%B6rfer%20zerst%C3%B6rt%20und%20deren%20Bewohner%20vertrieben.
https://lernen-aus-der-geschichte.de/Lernen-und-Lehren/content/11628#:~:text=In%20der%20Region%20Dersim%20%28der%20heutigen%20Region%20Tunceli%29,Landesteile%20deportiert%2C%20D%C3%B6rfer%20zerst%C3%B6rt%20und%20deren%20Bewohner%20vertrieben.
https://lernen-aus-der-geschichte.de/Lernen-und-Lehren/content/11628#:~:text=In%20der%20Region%20Dersim%20%28der%20heutigen%20Region%20Tunceli%29,Landesteile%20deportiert%2C%20D%C3%B6rfer%20zerst%C3%B6rt%20und%20deren%20Bewohner%20vertrieben.
https://lernen-aus-der-geschichte.de/Lernen-und-Lehren/content/11628#:~:text=In%20der%20Region%20Dersim%20%28der%20heutigen%20Region%20Tunceli%29,Landesteile%20deportiert%2C%20D%C3%B6rfer%20zerst%C3%B6rt%20und%20deren%20Bewohner%20vertrieben.
https://lernen-aus-der-geschichte.de/Lernen-und-Lehren/content/11628#:~:text=In%20der%20Region%20Dersim%20%28der%20heutigen%20Region%20Tunceli%29,Landesteile%20deportiert%2C%20D%C3%B6rfer%20zerst%C3%B6rt%20und%20deren%20Bewohner%20vertrieben.
https://de.wikipedia.org/wiki/Seyit_R%C4%B1za
https://de.wikipedia.org/wiki/Tunceli
https://dersim-fdg.org/geschichte
https://www.telepolis.de/article/Das-Dersim-Massaker-an-den-alevitischen-Kurden-in-der-Tuerkei-3372147.html
https://www.telepolis.de/article/Das-Dersim-Massaker-an-den-alevitischen-Kurden-in-der-Tuerkei-3372147.html
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/heilige-geografie-dersim-und-diaspora/items/show/2
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/heilige-geografie-dersim-und-diaspora/items/show/2
https://www.religionen-entdecken.de/fragen/19379/darf-man-in-ein-cem-haus-gehen-wenn-man-seine-tage-hat
https://www.religionen-entdecken.de/fragen/19379/darf-man-in-ein-cem-haus-gehen-wenn-man-seine-tage-hat


34 
 

Abbildung 8: «Die Dialekte des Zazaki» In: Keskin, Mesut, Das Zazaki URL: 

https://zazaki.de/files/Mesut-Keskin-Das-Zazaki.pdf [Zugriff: 09.10.2025] 

Abbildung 9: «Tabelle zu altiranischen Zazaki-Wörtern» In: Keskin, Mesut, Das Zazaki URL: 

https://zazaki.de/files/Mesut-Keskin-Das-Zazaki.pdf [Zugriff: 09.10.2025] 

Abbildung 10: «84 Jahre nach Hinrichtung von Seyit Riza» In: ANF English, Ausgabe vom 15. 

November 2021. URL: https://anfenglishmobile.com/news/84-years-ago-the-execution-of-

seyit-riza-56230 [Zugriff: 09.10.2025] 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

https://zazaki.de/files/Mesut-Keskin-Das-Zazaki.pdf
https://zazaki.de/files/Mesut-Keskin-Das-Zazaki.pdf
https://anfenglishmobile.com/news/84-years-ago-the-execution-of-seyit-riza-56230
https://anfenglishmobile.com/news/84-years-ago-the-execution-of-seyit-riza-56230


35 
 

Anhang 

Anhang 1: Transkription der Interviews 

Die Interviews sind nicht vollständig transkribiert. 

 

Anhang 1.1: Transkript Interview mit Nedim Yıldız vom 15. Juni. 2025 

[…] 

E: Seit wann sprichst du die Sprache? Und von wem hast du es gelernt? 

N: Von Geburt an und schon in meiner Kindheit, weil ich dort hineingeboren wurde. 

E: Hast du versucht die Sprache an deine Kinder oder Enkel weiterzugeben? Warum 

nicht?  

N: Ja, aber nicht erfolgreich. Solange die Mutter die Sprache nicht spricht, sprechen die Kinder 

sie auch nicht. Ich habe mich sehr bemüht, aber es hat nicht geklappt. 

E: Wie hat sich der Sprachgebrauch deiner Meinung nach in den letzten Jahrzehnten 

verändert? 

N: Die Sprache ist in einigen Provinzen vom Aussterben bedroht. Speziell in der Region Dersim 

ist mittlerweile eine Autoassimilation eingetreten, das heisst, die Leute, mit denen man die 

Muttersprache sprechen könnte, sprechen mit dir Türkisch. Sie verdrängen ihre eigene 

Sprache.  

[…] 

E: Welche Rolle spielt die Sprache für deine Identität, also auf Dersim bezogen? 

N: Das Wichtigste für eine Identität, ist natürlich die Sprache, weil man sich damit ausdrückt, 

in ihr träumt, spricht und Gefühle vermittelt. Im Prinzip ist Sprache eine der prägendsten Dinge. 

Die Art, wie man spricht und welche Sprache man spricht, beeinflusst auch das Denken. 

Sprache ist eigentlich ein Schlüssel zum Denken.  

E: Kann man sagen, dass Dersim das Zentrum der Zazaki-Sprache ist?  

N: Dersim ist nicht das Zentralgebiet für Zaza-Sprechende, sondern liegt im nördlichen Gebiet. 

Aber es ist das Zentrum der kurdischen Aleviten, sowohl kulturell als auch religiös. Vom Zaza 

Raum her gehört es allerdings eher zum nördlichen Gebiet. Das geografische Zentrum liegt 

eher nördlich von Diyarbakir und Bingöl und daher gilt es als Zentrum.  

E: Welche politischen oder gesellschaftlichen Ereignisse haben deiner Meinung nach 

den Sprachgebrauch beeinflusst? 

N: Das ist der Genozid von 1938, das sogenannte «Tertele». Das Wort «Tertele» stammt von 

«Terene Talakenedere». «Terene» bedeutet «rasieren», also wird alles ausgelöscht. Das Volk 

wurde ausgelöscht und «Talakenedere» heisst auf Deutsch «Plünderung». So wird der 

Genozid in unserer Sprache beschrieben.  

E: Ist das der Hauptgrund, warum die Sprache weniger gesprochen wird? 

N: Ja, mit dem Genozid hat man Folgendes versucht. Sie haben die Verbindung zu unserer 

Kultur und Religion unterbunden, alle führenden Intellektuellen umgebracht und die 

Bevölkerung zwangsdeportiert. Mindestens die Hälfte, fast 50 Prozent, haben sie ausgelöscht. 



36 
 

Ausserdem war Dersim lange Zeit eine militärische Sperrzone, fast 12 Jahre lang. Erst Mitte 

der 60er Jahre hat man angefangen, darüber zu reden, was geschehen ist, weil die Eltern 

Angst hatten, dass ihre Kinder gegen den Staat Widerstand leisten, ins Gefängnis kommen 

oder umgebracht werden könnten. Stell dir vor, erst nach 20 Jahren hat man überhaupt 

angefangen, darüber zu sprechen, dass so etwas passiert ist. Das ist das Prägende, warum 

unsere Sprache stetig immer weniger gesprochen wird. 

E: Wie erlebst du die Wertschätzung der Sprache in deiner Umgebung?  

N: Bei Jugendlichen wird die Sprache jetzt mehr wertgeschätzt, sie ist populärer, aber 

gesprochen wird sie trotzdem nicht. Die Kinder wissen, dass es eine Sprache gibt, die meine 

Oma und Opa oder mein Vater sprechen, aber sie bemühen sich nicht, sie zu lernen. Das 

heisst, jeder sagt, er gehört dazu, aber tut nichts. Es ist wie: Ich liebe Fussball, aber ich spiele 

keinen Fussball, gehe nicht ins Stadion und schaue keinen Fussball, obwohl ich Fussball liebe.  

E: Gibt es hier in der Umgebung genug Möglichkeiten, die Sprache zu lernen? 

N: Ja klar, ich habe zum Beispiel Kurse angeboten. Es sind nur zwei Leute gekommen. Das 

Kompaktprogramm mit dem geschichtlichen Hintergrund, der Sprache und dem religiösen 

Hintergrund, alles zusammen, habe ich durchgeführt. Von den beiden hat nur eine die Sprache 

gelernt. In sechs Monaten hat sie es geschafft.  

E: Was denkst du über junge Leute, die die Sprache nicht mehr aktiv sprechen? 

N: Also ich sage, das ist ein riesiger Verlust, weil die Sprache eine der wenigen ist, bei der 

jedes Wort eine Bedeutung hat. Sie ist sehr reich und man kann sich damit sehr gut 

ausdrücken. Man kann sagen, sie ist die Ursprache der nordeuropäischen Sprachen, der 

slawischen Sprachen, von Englisch, Norwegisch, Schwedisch, Dänisch, Holländisch und 

Deutsch. Mit Ausnahme der Ungaren und Finnen, deren Stammsprache eine andere ist, 

stammen die nordeuropäischen Sprachen von unserer Sprache ab. Das heisst, wenn man die 

Sprache beherrscht, kann man all diese Sprachen viel leichter erlernen. Es gibt tausende 

Wörter, die gleich sind, sogar die Mythologie ist ähnlich. 

E: Stimmt es, dass Zazaki den persischen Sprachen ähnlicher ist als Kurmanji? 

N: Ja, wir sind verwandt. Es gibt 34 arische Sprachen. Unsere Sprache gehört auch dazu. 

«Arisch» ist sozusagen das Dach, darunter gibt es 34 Sprachen. Zwei sind ausgestorben, 32 

existieren noch. Diese Sprachen teilen sich in südarische und nordarische Gruppen und wir 

gehören zur nordarischen Sprache. «Arisch» bedeutet «iranisch» und das Wort «Iran» stammt 

von «Arian».  

E: Was empfindest du bei dem Gedanken, dass die Sprache möglicherweise ausstirbt? 

N: Ja, das macht mich natürlich traurig. Es macht mich traurig, weil, wenn die Sprache verloren 

geht, verlieren wir auch die Bindung zu unseren Wurzeln, unserer Vergangenheit, unserer 

Geschichte und unserer Religion verlieren. Wer unsere Sprache nicht kennt, kann unsere 

Religion auch nie verstehen. Das macht einen schon traurig. Es ist so, als hätten deine Eltern 

oder Grosseltern nie gesprochen und nie auf dieser Welt gelebt. Beispiel: Ich bin die Stimme 

meiner Eltern und meine Kinder sind meine Stimme. 

E: Gab es in deinem Leben Situationen, in denen das Sprechen der Sprache 

unerwünscht oder sogar verboten war?  

N: Ja, in der Türkei haben wir in der Schule Schläge bekommen, weil wir die Sprache nicht 

sprechen durften. Auch wenn wir draussen gesprochen haben, haben sie uns mit einem Stock 

geschlagen. 



37 
 

E: In Dersim?  

N: Ja, bis Anfang der 90er Jahre war das auch draussen verboten. 

E: Hast du eine persönliche Geschichte oder Erinnerung, die du mit Zazaki verbindest? 

N: Ich kann mich gerade nicht erinnern.  

E:  Was bedeutet Dersim für die Zaza-Identität, jetzt speziell auf Dersim bezogen? 

N: Nach dem Genozid 1938 wurde Dersim zu einer kleinen Provinz. Eigentlich war Dersim 

ursprünglich viel grösser. Dazu gehören zum Beispiel Karakoçan, Varto Kiri, Teile von Erzurum, 

ganz Erzincan, Teile von Mus, Bayburt und ganz Koçgiri. In Malatya gehört noch Arabkiri dazu. 

Das ist eine riesige Region. Wenn wir heute von Dersim sprechen, versteht jeder nur die kleine 

Provinz Tunceli und das stimmt nicht. Das wollte der türkische Staat absichtlich, damit Dersim 

nicht für alle ein Identifikationssymbol ist. Aber wenn man die Leute hört, egal ob sie aus Maras 

oder Koçgiri kommen, sagen alle, dass sie aus Dersim stammen. Das hat zwei Bedeutung: 

Zum einen stammen sie tatsächlich aus Dersim, weil es vor 1938 viel grösser war und zum 

anderen bedeutet es, dass sie religiös und kulturell dazugehören, was sehr wichtig ist. 

[…] 

E: Wie wichtig ist die Zaza Sprache hier in der Umgebung?  

N: Gesellschaftlich hat die Sprache nicht mehr so eine grosse Bedeutung, aber für mich 

persönlich ist sie wichtig. Zum Beispiel: Egal, wo auf der Welt man ist, wenn man diese 

Sprache spricht und jemandem begegnet, der sie auch spricht, entsteht sofort eine enge 

Verbindung, fast wie zu einem Verwandten. Wenn man die Sprache nicht spricht, entsteht 

diese Verbindung nicht. In der Umgebung hier spielt die Sprache aber nicht mehr so eine 

grosse Rolle.  

E: Welche politischen Repressionen zwischen den 60er- bis 90er- Jahren haben die 

Sprache beeinflusst?  

N: Ja, das waren die Militärputsche in der Türkei 1960, 1970 und 1980, also ungefähr jedes 

zehnte Jahr. Die Mehrheit der Dersimer gehörte damals politischen Lagern an, meist linken, 

kommunistisch-sozialistischen. Dadurch erlitten sie extreme Repressionen: Tod, Mord, 

Gefängnis, Folter und Auswanderung nach Europa. Das alles ist der Hintergrund, weil sie 

politisch links orientiert waren. Mitte der 80er Jahre begann dann der kurdische 

Befreiungskrieg, was eine zweite Auswanderungswelle ausgelöst. Die Sprache stand dadurch 

noch stärker unter Druck seitens des Staates. 

E: Wurde die Sprache erst ab 1990er- Jahren wieder erlaubt?  

N: Nein, ab 2010 wurde die Sprache langsam wieder erlaubt. Das heisst, von 1938 an war sie 

72 Jahre lang unterdrückt. Diese Zeit ist genau berechnet und zeigt, wann die Autoassimilation 

eintritt: mindestens 70 bis 100 Jahre, um eine Sprache zu assimilieren und auszulöschen. Das 

bedeutet Oma, Tochter, Enkeltochter. Genau diese 70-jährige Periode zeigt, dass die Älteste 

stirbt, die Nächste schon alt ist und weniger kann und das Enkelkind nichts mehr oder nur noch 

teilweise versteht. 

E: Wie sieht die staatliche Sprachpolitik heute aus? 

N: Es ist immer noch gleich. Sie haben es freigegeben, weil sie genau wussten, dass die 

Autoassimilation bereits eingetreten ist. 

E: Also, dass es keine Chance mehr gibt, die Sprache zu erhalten. 



38 
 

N: Genau. Es ist immer noch keine Schulsprache, keine Amtssprache und wird auch nicht 

gefördert. Das heisst, sie haben genau geplant, jetzt, da die Autoassimilation eingetreten ist, 

sagen sie, ihr könnt Privatschulen gründen und dort unterrichten und lernen. 

E: Kennst du gute Online-Angebote oder digitale Sprachkurse für Zaza, bei denen man 

lernen könnte? 

N: Ja, das ist die Mardum Artuklu Universität. Dort kannst du die Sprache direkt lernen. 

Ausserdem gibt es Internetseiten, zum Beispiel Dersim-Info, auf denen ausschliesslich in 

unserer Sprache veröffentlicht wird. Zudem bieten manche alevitischen Gemeinden Kurse an. 

[…] 

E: Ist Domanê Dersim in Weil am Rhein ein Mittel, damit Kinder in die Kultur und Sprache 

eingeführt werden?  

N: Genau, das war auch der Fall. Ich habe das unterstützt, damit die Kinder einen Bezugspunkt 

zu Sprache und Identität haben. Und es ist auch erfolgreich, es geht immer noch weiter. Musik 

ist universell und dabei entstehen Emotionen. Das bindet die Kinder stärker an die Sprache 

und Kultur. 

Ich bin ausserdem der erste Simultandolmetscher von Kirmancki ins Deutsch in der 

Geschichte. In Bern gab es das Projekt «Garten der Religionen». Die kurdischen Aleviten 

haben ebenfalls an diesem Projekt teilgenommen. Wir waren dort gemeinsam mit Christen. 

Demir Çelik sprach in unserer Sprache und ich habe simultan ins Deutsche übersetzt. 

E: Aber die Aleviten haben doch nichts mit dem Islam zu tun, oder? 

N: Wir sind keine Muslime, aber wir haben mit ihnen gesprochen. Ich meine, man kann Ali und 

Hussein aus der alevitischen Religion nicht wegnehmen, das geht nicht. Unsere Religion 

existiert seit Tausenden von Jahren und sie sind einfach in diesen Glauben hineingekommen. 

Für die Aleviten ist das kein Widerspruch, auch wenn viele Leute das nicht verstehen. In der 

alevitischen Religion kann man jeden heiligsprechen. Zum Beispiel, wenn Mutter Teresa in 

Kalkutta Leprakranke selbstlos geheilt hat, gilt sie in den Augen eines Aleviten als sehr heilig, 

weil sie etwas Gutes getan hat. Man kann ihr Bild irgendwo aufhängen, das ist nichts 

Schlimmes. Entscheidend ist, dass die Menschen gute Dinge tun, dann können sie 

heiliggesprochen werden. Und genau das ist der Fall bei Hussein und Ali.  

E: Welche eigenen Ideen oder Projekte würdest du vorschlagen, um die Sprache zu 

bewahren? 

N: Man kann Sprachgruppen bilden, die sich zum Beispiel einmal im Monat treffen, um 

gemeinsam die Sprache zu sprechen, zu essen und zu trinken. Oder man könnte intensive 

Sprachkurse anbieten. Sehr hilfreich wäre auch ein Fernsehsender. Am wichtigsten wäre 

jedoch ein Kindergarten die beste Lösung wäre ein bilingualer Kindergarten mit Deutsch und 

Kirmancki. So könnte die Sprache überleben, denn hier gibt es genug Menschen dafür. Zum 

Beispiel könnte man vormittags Kirmancki und nachmittags Deutsch machen. Das wäre die 

einzige Möglichkeit, die Sprache wirklich zu retten, weil alles, was man nach dem siebten 

Lebensjahr lernt, eher auswendig gelernt ist. Bis zum siebten Lebensjahr prägt sich Sprache 

dauerhaft ein. Das hat man auch bei Menschen festgestellt, die Alzheimer haben oder im Koma 

waren und plötzlich die erste erlernte Sprache sprechen. So etwas haben Freunde von mir 

erlebt: Ihr Vater lag im Koma und plötzlich rief die Krankenschwester: «Ihr Vater spricht!» Die 

Kinder gingen hinein, verstanden aber kein Wort. Dann kam zufällig die Tante, hörte zu und 

sagte: «Das ist unsere Muttersprache.» Der Vater hatte den Kindern nie erzählt, woher sie 

kommen oder welche Sprache sie sprechen und die Kinder waren völlig überrascht. Das zeigt, 

dass ein Kindergarten im Kirmancki die beste Lösung wäre.  



39 
 

E: Wie könnte man Jugendliche motivieren, die Sprache zu lernen?  

N: Man kann Gruppen bilden, in denen die Jugendlichen die Sprache Schritt für Schritt lernen. 

Es gibt ein sehr grosses Wörterbuch, das alle Regionen abdeckt, weil Zazaki überall 

unterschiedlich gesprochen wird. Wir haben die Wörter aus allen Regionen zusammengeführt. 

Zum Beispiel gibt es für «Ameise» in unserer Sprache fünf verschiedene Wörter. 

E: In verschiedenen Dialekten? 

N: Ja, aber man kann etymologisch nachvollziehen, welches Wort tatsächlich unserer Sprache 

entspricht. 

[…] 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



40 
 

Anhang 1.2: Transkript Interview mit Mahîr Dogan vom 7. Juli 2025 

[…] 

E: Wie definieren Sie den Unterschied zwischen aktiven Sprechern und passiven 

Verstehenden? 

M: Okay, also aktive Sprecher und passiv Verstehende werden tatsächlich auch in der Literatur 

behandelt und es gibt verschiedene Begriffe dafür. Ein oft genutzter Begriff ist auf Englisch 

«Heritage Speaker». Im Grunde liegt der Unterschied im Grad des Sprachverständnisses und 

der Fähigkeit zur spontanen Sprachproduktion. Aktive Sprecher sind Menschen, die die 

Sprache nicht nur verstehen, sondern auch aktiv anwenden können. Sie können sprechen, 

erzählen, singen, argumentieren, praktisch alles in der Sprache. Dafür braucht man 

kommunikative Routine, Sicherheit und den Umgang mit der Sprache in fast allen Kontexten. 

Dann zählt man als aktiver Sprecher. Passiv Verstehende verfügen über ein sogenanntes 

rezeptives Sprachwissen. Sie können verstehen, aber der Grad der Sprachproduktion variiert. 

Es gibt ein Spektrum: Manche verstehen gar nicht, manche ein wenig, andere etwas mehr. Ab 

einem bestimmten Punkt werden sie dann zu aktiven Sprechern. Passiv Verstehende können 

meistens Gespräche teilweise oder komplett verstehen, manchmal nur einzelne Wörter und 

gelegentlich einzelne Wörter oder Phrasen wiedergeben. Sie haben aber oft Schwierigkeiten, 

alles zu verstehen oder selbstständig vollständige Sätze zu bilden und sich frei auszudrücken. 

Häufig fehlt ihnen die grammatische Sicherheit und aktiver Wortschatz, was ein grosses 

Problem darstellt. Das ist besonders bei Minderheitensprachen sehr häufig. Man sieht weltweit 

bei vielen Sprachen, dass die jüngere Generation vor allem passive Sprachkompetenz hat. 

Sie wachsen mit der Sprache auf oder hören sie passiv im Umfeld, zum Beispiel zu Hause, 

aber lernen sie nie aktiv und wenden sie nie aktiv an. Oft gibt es dabei einen 

Generationsübergang: Die älteste Generation ist aktiv, die mittlere teilweise und die jüngste 

meist nur noch passiv. Das ist typisch für viele bedrohte oder gefährdete Sprachen. Zazaki 

gehört dazu und solche Entwicklungen sieht man weltweit sehr häufig.   

E: Zu welcher Sprachfamilie gehört Zaza und woher stammt die Zaza-Sprache? 

M: Okay. Der Begriff «Zaza-Sprache» ist ein bisschen komisch. Ich weiss nicht, ob du den von 

Wikipedia hast, aber wahrscheinlich schon. 

E: Ich nenne es auch Kirmancki. 

M: In Dersim hat die Sprache fünf Namen. In der Wissenschaft und Literatur spricht man von 

Zazaki, ich persönlich finde «Zaza-Sprache» etwas merkwürdig, ähnlich wie 

«Deutschsprache» oder «Schweizer Sprache» statt «Schwyzerdütsch». Ich würde empfehlen, 

«Zazaki» zu verwenden. Wenn dein Fokus nur auf Dersim liegt, wird die Sprache dort 

Kirmancki genannt. Zur Sprachfamilie: Zazaki gehört zur indoeuropäischen Sprachfamilie. 

Diese ist eine der grössten Sprachfamilien weltweit, zu der unter anderem Deutsch, Englisch, 

Französisch, Persisch, Kurmanji, Zazaki, Hindi, Russisch, Armenisch, Albanisch und 

Griechisch gehören. Innerhalb der indoeuropäischen Sprachfamilie gibt es den Indo-arischen 

Zweig, der sich in arische und iranische Sprachen teilt. «Iranisch» hier bedeutet nicht das Land 

Iran, sondern ist ähnlich wie «Germanisch» bei Deutsch, Englisch und Dänisch, ein 

sprachlicher Begriff. Zur iranischen Sprachfamilie gehören unter anderem Persisch, Kurmanji, 

Sorani, Zazaki, Belutschisch und Paschtu. Diese Sprachen werden von der Türkei über 

Kurdische Gebiete bis nach Tadschikistan, Afghanistan und Indien gesprochen. Bezüglich der 

genauen Einordnung von Zazaki herrscht noch keine Einigkeit. Wenn man Wikipedia öffnet, 

findet man oft die Einordnung als Nordwestiranisch, andere Quellen nennen wiederum etwas 

anderes. Das Thema ist etwas komplex. Auf sprachlichen Konferenzen diskutieren 

Wissenschaftler sehr intensiv, weil noch keine einheitliche Entscheidung über die Aufteilung 

der iranischen Sprachen getroffen wurde. Manche ordnen die Sprachen nach West und Ost, 



41 
 

andere nach Nord und Süd, aber es gibt keine allgemeingültige Einteilung. Die Angaben auf 

Wikipedia sind oft veraltet. […] Je nach Quelle wird Zazaki als westiranisch, nordwestiranisch 

oder zentraliranisch bezeichnet. Zusätzlich gibt es Diskussionen über ethnische Aspekte. 

Manche Wissenschaftler zählen Zazaki den kurdischen oder kurdoiden Sprachen zu. 

Verschiedene Fachwerke, wie zum Beispiel der Atlas of Iranian Languages, zeigen 

unterschiedliche Konzepte. Jeder Wissenschaftler ordnet die Sprache ein wenig anders ein. 

Eines ist sicher: Zazaki ist eine iranische Sprache, die genaue Untergruppe innerhalb der 

iranischen Sprachen ist jedoch noch nicht abschliessend bestimmt.  

E: Und in der Zazaki-Sprache wird auch so aufgeteilt, es gibt die Norddialekte, die West- 

und Ostdialekte. 

M: Innerhalb von Zazaki gibt es auch Dialektologie. Wir unterscheiden drei grobe Gruppen: 

Nord, Zentral und Süd, die sind geografisch zu verstehen sind. Nord-Zazaki umfasst die 

alevitischen Zazaki-Gebiete wie Dersim, Erzincan, Varto und Sivas. Innerhalb des 

Norddialekts gibt es weitere Unterschiede, zum Beispiel spricht jemand aus Dersim anders als 

jemand aus Varto, die Unterschiede sind aber geringer als zu anderen Regionen. Der 

Zentraldialekt wird in Gebieten wie Bingöl, Palu und Elazığ, also der Xarpet-Region, 

gesprochen. Der Süd-Dialekt umfasst Gebiete wie Diyarbakır, Siverek und Şanlıurfa. Dort 

spricht man die sogenannten Süd-Dialekte. Es gibt auch Randdialekte, die noch erforscht 

werden. Ost-Zazaki komm in der Nähe von Bitlis und Siirt vor, dort gibt es kleine Inseln von 

Sprechern. In Ankara, zum Beispiel bei Sarız, existieren ebenfalls einige Inseln mit Sprechern, 

die sich etwas anders ausdrücken. Das wäre die innere Einteilung.  

E: Wie alt ist die Zazaki-Sprache? 

M: Die Frage nach dem Alter der Sprache bekomme ich sehr oft gestellt. Eigentlich macht sie 

aus sprachwissenschaftlicher Sicht keinen Sinn. Das ist so, Eftelya, als würde ich dich fragen: 

«Wie alt ist deine Familie?» Was würdest du darauf antworten? Du kannst vielleicht einen 

Stammbaum vorweisen, der bis ins Jahr 1350 zurückreicht, aber deine Familie ist ja älter als 

dieser Stammbaum. Wo setzt man also die Grenze und sagt: «Ab da ist es nicht mehr meine 

Familie und ab da schon»?  Genauso ist es bei Sprachen. Wir sprechen zwar von 

«Sprachfamilien», als wären es Menschen, aber Sprachen sind keine biologischen Einheiten, 

sie verhalten sich nicht wie Menschen. Eine Sprache hat keine feste Abgrenzung. […] Bei 

Sprachen gibt es sogenannte Sprachstufen, die du in Tabellen oder Grafiken sehen wirst, zum 

Beispiel Deutsch, Mittelhochdeutsch, Althochdeutsch. Das sind aber nur grobe Schätzungen. 

Das Problem beim Zazaki ist, wir haben keine schriftlichen Aufzeichnungen. Und das gilt nicht 

nur für Zazaki, sondern für viele iranische Sprachen. Es gab zwar eine mitteliranische Periode 

(ca. 500 – 100 n. Chr.), in der sich sicher Veränderungen vollzogen haben. Die 

Vorgängersprache des Zazaki muss damals schon anders geklungen haben als heute. Was 

genau in dieser Zeit passiert ist, wissen wir nicht. Wir haben keine Quellen, nur 

Rekonstruktionen und Hypothesen. Fest steht aber, dass die Sprachfamilie und damit die 

Sprache selbst sind sehr alt. Wahrscheinlich leben die Menschen, die heute Zazaki sprechen 

seit mindestens 1500 Jahren in dieser Region, wenn nicht sogar schon seit 2000 Jahren oder 

länger. Sicher wissen wir das aber nicht. Irgendwann stösst man auf die Vorgängersprachen 

und am Ende landet man beim Porto-Indoeuropäischen, das 4000 bis 8000 Jahre alt ist. […]  

E: Worin unterscheidet sich die Zazaki von anderen kurdischen Sprachen? 

M: Die Frage, ob Zazaki eine kurdische Sprache ist oder nicht, wird oft diskutiert. Die meisten 

Wissenschaftler sehen es als Teil der sich als kurdischen Sprachen, einige wenige nicht.  Zu 

den kurdischen Sprachen zählen in der Regel Zazaki, Sorani, Kurmanji, Gorani und 

Südkurdisch. Zazaki nimmt dabei eine Sonderstellung ein. Kurmanji und Sorani sind einander 

ähnlicher, Sorani wiederum dem Südkurdischen. Gorani hat mehr Gemeinsamkeiten mit dem 



42 
 

Zazaki. Auch Kurmanji und Zazaki haben viele Gemeinsamkeiten, da beide seit Jahrhunderten 

nebeneinander existieren und sich gegenseitig beeinflusst haben. Zazaki gilt als eine der 

komplexesten Sprachen in dieser Gruppe. Es hat viele alte Strukturen (Archaismen) bewahrt, 

insbesondere ein ausgeprägtes Kasus- und Genussystem mit Maskulinum und Femininum 

sowie klaren Regeln zur Verwendung der grammatischen Fälle. In der Morphologie ist Zazaki 

archaischer und komplizierter als Kurmanji und Sorani, während Gorani wieder mehr 

Ähnlichkeiten mit Zazaki hat. Auch in der Phonologie unterscheidet sich Zazaki. Es gehört zu 

einem anderen Zweig der iranischen Sprachen als Kurmanji und Sorani. So blieb im Zazaki 

der Laut w erhalten, während er in anderen Sprachen zu b wurde. Ein Beispiel: «Wind» heisst 

im Zazaki va, im Kurmanji ba. Ein wesentlicher Unterschied betrifft die Bindung der Verben im 

Präsens. Viele iranische Sprachen nutzen ein Präfix vor dem Verb, etwa Kurmanji d-, Sorani 

d- oder e-, Perisch me-. Zazaki dagegen verändert die Verbwurzel, z. B. ez keno («ich 

mache»).  

E: Welche kulturelle Bedeutung hat die Zazaki-Sprache für die Menschen in Dersim? 

[…] 

M: […] Welche kulturelle Bedeutung hat Zazaki/Kirmancki für Dersim? Ich würde sagen, auch 

wenn sie in vielen Formen schon verloren gegangen ist, auch in meiner Generation, ist es für 

viele kein Kommunikationsmittel mehr, leider. In der älteren Generation wird sie noch 

verwendet. Die Sprache ist immer noch Träger von kulturellem Wissen. Erinnerungen, 

religiöse Elemente, alevitische Traditionen, viele Gebete. Die lokale Identität ist stark mit 

Kirmancki verbunden. Das Paradoxe an Heritage-Speakern ist, dass Menschen, die die 

Sprache nur passiv oder gar nicht verstehen, sich ihr zugehörig fühlen. Das sehe ich oft in der 

Forschung. Jemand, der die Sprache nicht spricht, behauptet trotzdem, es ist meine Sprache. 

Das ist normal, weil eine emotionale Bindung besteht. Es hat einen symbolischen Wert. Die 

Sprache der Grosseltern, der Familie. Wir haben Lieder, die wir hören, auch wenn wir sie nicht 

verstehen. «Ich höre Mikail Aslan, auch wenn ich ihn nicht verstehe. Er gehört zu mir. Das ist 

meine Sprache, meine Kultur.» Mythen und Selbstdefinition sind damit verbunden, was ich bin 

und was andere sind. In dieser Generation, besonders für diejenigen, die in der Schweiz 

aufgewachsen sind, kann man sehen, dass man sich mit Türkisch identifizieren kann, aber 

noch einmal ganz anders mit Kirmancki, selbst wenn man die Sprache nicht spricht. Das ist 

sehr wichtig. Wenn die Sprache verloren geht, entstehen Probleme. Auch wenn die Leute sie 

nicht sprechen, haben sie immer noch einen Herkunftsbezug und eine Identität. Sie 

identifizieren sich damit. Die Sprache steht meist stellvertretend für das Gefühl, zu einer 

marginalisierten, aber stolzen Kultur zu gehören.  

[…]  

E: Welche Rolle spielen Familie, Schule, Medien und Politik beim Erhalt der Sprache? 

M: Spracherhalt geht immer mit Sprachverlust einher. In der Linguistik sprechen wir von 

Domänen, das sind Lebensbereiche. Jede Domäne beeinflusst andere. Familie, Schule, 

Medien, Politik und Arbeit. Es gibt auch emotionale Domänen, zum Beispiel, wenn man wütend 

oder traurig ist. Jede Domäne, in der die Sprache verwendet wird, wird analysiert. Die Familie 

ist dabei immer die wichtigste Instanz. Das zeigt sich bei allen Sprachen. Wenn die Sprache 

in der Familie nicht mehr gesprochen oder weitergegeben wird, besteht die Gefahr, dass sie 

ausstirbt. Besonders kritisch ist die gebärfähige Generation. Wenn diese die Sprache nicht 

aktiv weitergibt, wird die Übermittlung unterbrochen. Wenn Eltern und Grosseltern die Sprache 

nicht sprechen oder weitergeben, ist kein aktiver Erwerb möglich. Formaler Unterricht in der 

Schule ist wichtig, vor allem, wenn er aktiv genutzt wird. Er kann die Sprachweitergabe 

ergänzen, aber die Familie bleibt der Kern. Medien spielen ebenfalls eine Rolle. Es gibt ein 

Radiosender, YouTube-Kanäle, Podcasts, Lieder und Literatur. Diese konkurrieren jedoch mit 



43 
 

grösseren Medienmärkten und nur wenige Menschen beherrschen die Sprache aktiv. Politik 

ist ebenfalls entscheidend. Sie kann rechtliche Rahmenbedingungen schaffen, Schulunterricht 

ermöglichen, Repressionen abschaffen und die Sprache fördern. Top-down-Politik muss 

unterstützt werden, etwa durch Initiativen und bürokratische Massnahmen. Gleichzeitig ist ein 

Bottom-up-Engagement von Familie und der Gesellschaft notwendig. Wenn die Familie die 

Sprache spricht, überlebt sie, selbst wenn sie von aussen verboten oder nicht unterstützt wird. 

Kommt von aussen die Erlaubnis und Unterstützung, kann die Sprache wachsen. Aber die 

Familie bleibt der wichtigste Kern für den Spracherhalt.  

E: Ist ein Sprachverlust in Dersim feststellbar? Falls ja, können Sie ihn mit Zahlen 

belegen? Gibt es Studien dazu, die ich kennen sollte? 

M: Ein Sprachverlust in Dersim ist feststellbar. Man muss sich anschauen, wie viele Leute in 

welcher Generation oder Altersgruppe noch aktiv Kirmancki sprechen und in welchen 

Domänen. Ich frage die Leute oft: «Ist unsere Sprache in Dersim wirklich 

gefährdet?» Anderswo ist die Situation manchmal besser, aber in Dersim ist sie sehr stark 

bedroht. Frag dich selbst, frag deine Eltern, frag jeden: Wie viele Kinder unter zehn Jahren 

aus Dersim kennst du, die Kirmancki fliessend sprechen? Die Antwort ist oft traurig, manchmal 

fast wie eine Legende. Manche kennen keines, oder nur sehr wenige. Das sagt schon viel über 

den Zustand der Sprache aus. Wenn man die Zahlen hochrechnet, wird in 20 bis 30 Jahren, 

wenn die ältere Generation weg ist, wahrscheinlich kaum noch jemand die Sprache sprechen. 

Zu Studien gibt es ein Buch von Nadire Güntas, dass ihre Doktorarbeit über Dersim darstellt. 

Es gehört zu den besseren Arbeiten über die Sprache. Am Ende enthält sie eine Umfrage mit 

knapp 400 Personen in Mameki, also Dersim City. Dort gibt es Statistiken darüber, wie oft die 

Sprache gesprochen wird, mit wem, in welcher Altersgeneration und wie sich die Befragten 

identifizieren. Zum Beispiel zeigt eine Statistik, dass 21 Prozent der Befragten zwischen 30 

und 45 Jahren alt sind und Angaben zum Sprachgebrauch zu Hause machen. Ich kann das 

Buch und meine Zusammenfassung später zur Verfügung stellen.  

[…] 

E: Welche historischen politischen Faktoren haben den Sprachverlust in Dersim 

besonders beeinflusst? 

M: Die Gründung der Republik Türkei und die türkische Sprachpolitik. Es gibt sehr viel Literatur 

dazu. Wenn du Interesse hast, kann ich dir einige Artikel empfehlen, die es zusammenfassen. 

Es betrifft nicht nur Kurdisch, sondern alle nicht-türkischen Sprachen der Türkei, die sehr 

bedroht sind, wie Armenisch, Aramäisch, Laz und Tscherkessisch. Von ungefähr 30 Sprachen 

der Türkei sind alle ausser Türkisch fast bedroht, vielleicht noch Arabisch. Grundsätzlich hat 

der türkische Nationalismus in der Politik gefordert, dass alle Türkisch sprechen. Einige 

Linguisten sprechen deshalb von Linguizid, das heisst Sprachtod ähnlich einem Genozid. In 

der Linguistik sagt man, Sprachen sterben nicht, sie werden umgebracht, weil es ein aktiver 

Prozess ist. Politisch zeigt sich das zum Beispiel dadurch, dass Menschen wegen ihrer 

Herkunft oder Sprache getötet wurden, es Massaker gab, Assimilationskampagne stattfanden, 

Schulen und Sprache kontrolliert wurden. Alles ist dokumentiert. Es gibt eine ganze Liste an 

Ereignissen, die seit der Gründung der Türkei in den 1920er Jahren begonnen haben. Ab den 

1960er und besonders den 1980er Jahren nahm dies noch einmal stark zu. Menschen 

erfuhren physische Gewalt, politische Gewalt, Assimilation und ethnische Säuberungen, die 

eng mit der Unterdrückung der Sprache verbunden waren. Die Sprache wurde teilweise 

verboten. Das führte direkt zum Sprachverlust und ist der Hauptfaktor. Psychologisch hat das 

grosse Auswirkungen. Traumata werden von Generation zu Generation weitergegeben, auch 

in der Diaspora. Selbst wenn im Ausland niemand bedroht, bleibt die Sprache nicht 

weitergegeben, weil die Erfahrungen tief sitzen. Es gibt ein generationsübergreifendes 

Trauma, das weitergegeben wird. Es existieren ein oder zwei Studien speziell zu Dersim, die 



44 
 

zeigen, wie stark dieser Effekt ist. Politische Faktoren wirken auf gesellschaftliche Umstände 

und diese wiederum verstärken den Sprachverlust. Es ist sehr schwierig, dem 

entgegenzuwirken. Detailliert gibt es sehr viel Material. Man muss untersuchen, welche 

Gesetze erlassen und welche Kampagnen durchgeführt wurden. Der Dersim-Genozid 1938 ist 

ein zentrales Ereignis, das sehr stark zur Unterdrückung beitrug. Danach folgten 

Bildungskampagnen, Schulkampagnen und weitere Massnahmen, die die Sprache 

beeinflussten.  

E: […] Wie schätzt du die aktuelle Vitalität der Zazaki-Sprache in Dersim und der 

Diaspora ein? 

M: Sprachverlust ist sehr stark. Die Studie zeigt es auch. Dersim ist wahrscheinlich etwas 

besser als die Diaspora, würde ich behaupten. Wir haben keine Studie dazu […]. Die Frage 

ist, wie viele der Kinder, also der Generation, die selbst Kinder hat, die Sprache weitergeben. 

Ich würde sagen leider sehr wenig. Wenn man positiv denkt, vielleicht zehn Prozent, vielleicht 

weniger. Ich bin in meiner Generation, ich bin 36 […]. In deiner Generation ist es 

wahrscheinlich noch weniger. In Dersim, in den Dörfern, gibt es manchmal Kinder, die 

sprechen, aber insgesamt ist die Situation sehr schlecht. Ich würde die Sprache als bedroht 

bezeichnen. Sie ist in Teilen vom Aussterben bedroht. Bei der Vitalität gibt es verschiedene 

Skalen und Rankings. Die UNESCO bewertet Zazaki als gefährdet Sprache. […]. 

Entscheidend ist, wie die Sprache weitergegeben wird und ob es eine kritische Masse von 

Sprechern gibt. In Dersim ist diese nicht mehr gegeben. Wenn nichts passiert und die ältere 

Generation weiter ausstirbt, wird die Sprache in 40 bis 50 Jahren kaum noch gesprochen. […]. 

Dann sind die jetzigen Generationen alt und die Anzahl der Sprecher wird stark abnehmen. 

Die Sprache ist stark gefährdet.  

E: Welche Rolle spielen Migration und Urbanisierung für den Sprachgebrauch?  

M: Migration und Urbanisierung spielen eine Rolle. Jede Migration bringt eine Veränderung mit 

sich. Urbanisierung beeinflusst Kultur und Religion stark. Das heutige Alevitentum 

unterscheidet sich von dem, was früher von deinen Grosseltern gelebt wurde. Auch die Kultur 

ist eine andere. Durch die Urbanisierung bist du als Minderheit in der neuen Umgebung. Früher 

warst du eine Mehrheit und konntest deine Sprache sprechen und deine Kultur ausleben ohne 

Kontrolle. Als Minderheit bist du marginalisiert, möglicherweise bedroht und musst dich 

bedeckt halten, sowohl in türkischen Städten als auch in Deutschland unter türkischen 

Migranten. Selbst Migrantengruppen untereinander erfahren Diskriminierung. Viele Menschen 

haben ihre Identität und Sprache versteckt. Zazaki, ähnlich wie Kurmanji, ist durch 

Urbanisierung und Migration in der Stadt tatsächlich stärker gefährdet und die Situation des 

Spracherhalts verschlechtert.  

E: Wie bewertest du die Wirkung moderner Medien auf die Sichtbarkeit und den Erhalt 

der Sprache? […] 

M: Ich habe es am Anfang angefangen, weil Instagram und TikTok sehr viel Unsinn enthalten. 

Die verrückten Stimmen sind oft die lautesten. Ich sehe es auch in meinen Kommentaren, die 

streiten sich über unwichtige Dinge. Die Resonanz auf meine Inhalte ist bisher gut. Zur 

Wirkung auf Sichtbarkeit und Erhalt Sichtbarkeit ist gut. Es gibt Zazaki-Nachrichtenseiten, 

Literatur, Bücher, Musik und andere Medien. Die Sichtbarkeit wird gefördert, aber der Konsum 

ist gering. Für den Erhalt der Sprache muss mehr geschehen als nur Medien. Medien sind 

wichtig, damit Leute, nachdem sie die Sprache gelernt haben, etwas damit machen können. 

Die stärksten aktiven Medien für Kirmancki sind Musik, gefolgt von Literatur. Es werden Bücher 

veröffentlich, zum Beispiel Gedichte, die auf Deutsch übersetzt wurden. Das wird gemacht, 

aber die meisten Menschen sind noch Analphabeten und können die Texte nur hören oder 



45 
 

sprechen. Sichtbarkeit ist vorhanden, aber der Erhalt der Sprache ist nicht ausreichend. Es 

muss noch viel mehr passieren.  

E: Gibt es aus deiner Sicht erfolgreiche Strategien zur Revitalisierung der Zazaki-

Sprache?  

M: Revitalisierung ist ein sehr schwieriges Thema. Es gibt Initiativen. Ob sie erfolgreich sind, 

wird sich zeigen. Aus Erfahrungen mit anderen Sprachen und der Forschung weiss man, dass 

es gut dokumentierte Strategien gibt. Einige Sprachen wurden revitalisiert, obwohl sie zuvor 

tot waren. Hebräisch ist ein Beispiel, Gälisch in Irland ein weiteres.  Es gibt verschiedene 

Ansätze. Community-basierte Sprachinitiativen, wie Sprachkurse, digitale Medien, 

Identitätsarbeit und Community-Arbeit sind wichtig. Intergenerationale Sprachweitergabe in 

der Familie ist der wichtigste Faktor. Lokale Eigeninitiativen sind entscheidend. Bei Zazaki gibt 

es erste positive Ansätze. Es gibt Sprachkurse, die ich seit über zehn Jahren auch online 

anbiete. Es gibt Medien, wie Podcasts. In Diyarbakir gibt es Gruppen, die Veranstaltungen und 

Kurse anbieten. In Dersim gibt es gelegentlich Sprachkurse. Zazaki wird teilweise als Wahlfach 

an einigen Universitäten angeboten. Online -Plattformen wie Discord werden genutzt, um sich 

über Zazaki auszutauschen. Es fehlt jedoch an struktureller Unterstützung im grossen 

Rahmen.  Es gibt kaum institutionalisierte Bildungsangebote oder systematische 

Lehrerausbildung. Viele Initiativen sind auf Einzelpersonen angewiesen. Strukturelle 

Massnahmen sind notwendig. Vereine wie die Dersim-Gemeinden und alevitische Vereine 

sowie die Politik haben bislang unzureichend unterstützt. Die Integration der Sprache in 

Bildung, Medienstrukturen und familiären Kontext ist entscheidend. Das Potenzial ist 

vorhanden, es gibt kleine Initiativen, aber die Umsetzung ist fragmentarisch und nicht 

ausreichend.  

[…] 

E: Welche langfristigen Folgen hat es für eine Gemeinschaft, wenn viele die Sprache 

nur noch passiv verstehen? 

M: […] Wenn die aktive Generation ausstirbt und es keine aktiven Sprecher mehr gibt, wird 

auch passiv wenig passieren. Aber die Hoffnung ist nicht ganz verloren. Passive Sprecher 

können ein Reservoir für spätere Revitalisierung sein, vor allem, wenn sie wie wir noch eine 

emotionale Bindung zur Sprache haben. Wenn man es schafft, einen grossen Teil von ihnen 

zu aktiven Sprechern zu machen, kann ein Momentum entstehen. Langfristig aber, wenn eine 

Gemeinschaft nur noch passive Sprecher hat, kommt irgendwann dieser Kipppunkt. Die 

Sprache ist dann nicht mehr alltagsfähig. Ohne aktive Sprecher verschwindet das soziale 

Umfeld, es gibt keine Dialoge mehr, keine Erzählungen, keine Interaktionen, keine Domäne, 

in der sie gesprochen wird. Die Gemeinschaft entfremdet sich von der älteren Generation, von 

der Sprache und Kultur. Es gibt einen Bruch in der Kontinuität von Identität. Schon heute gibt 

es in deiner und in meiner Generation viele, die sich nicht mehr mit Kultur, Sprache und 

Herkunft identifizieren. Die meisten, die in meine Sprachkurs kommen, sagen als Hauptgrund, 

dass es ihre Sprache ist und sie sie lernen wollen. Das ist der entscheidende Faktor. Wenn 

dieser Bruch da ist und das passive Reservoir nicht aktiviert wird, dann ist es irgendwann 

vorbei.  

E: Wie schätzt du die Zukunft dieser Sprache in der Region, in Dersim?  

M: […] Wenn sich jetzt nichts ändert, wenn die neuen Generationen die Sprache nicht aktiv 

sprechen und es keine kritische Masse gibt, etwa zehn, 20, 30 oder 40 Prozent, kannst du es 

vergessen. Dann wird es in den nächsten 30 bis 50 Jahren sehr schwierig sein. Ausserhalb 

von Dersim ist es ein bisschen besser, aber in Dersim wird es schwierig. […] 



46 
 

E: Verläuft der Sprachverlust unterschiedlich bei Älteren und Jüngeren oder zwischen 

Männern und Frauen?  

M: […] Die ältere Generation spricht deutlich besser als die Jüngere, das zeigt sich auch sehr 

klar in ist der Studie von Nadire Güntas-Aldatmaz. Je jünger, desto weniger Sprachkenntnisse. 

Intergenerationalität ist das eindeutig nachweisbar. Beim Geschlecht bin ich mir unsicher. Ich 

glaube, sie hat das auch abgefragt, […]. In der Studie sehe ich es nicht direkt, da geht es mehr 

um Alter, Häufigkeit des Sprechens, mit welchen Elternteilen gesprochen wird, emotionale 

Zustände, Träume usw. Aber nicht explizit Männer und Frauen im Vergleich. […]. Anekdotisch 

kann ich sagen, dass in der älteren Generationen eher die Frauen die Sprache stärker 

gesprochen haben, da sie meist zu Hause geblieben sind, während Männer Militärdienst oder 

anderes machen mussten. Inzwischen scheint es manchmal umgekehrt zu sein, also dass 

mehr Männer sprechen. Manche erklären das so, dass Frauen sensibler auf gesellschaftliche 

Vorteile reagieren und daher stärker auf Türkisch setzen, weil es mehr Möglichkeiten eröffnet. 

Ob das wirklich stimmt, ist fraglich, es gibt dafür keine klare Belege.   

E: Welche Rolle spielt die Mehrsprachigkeit zum Beispiel Zazaki, Türkisch, Kurmanji im 

Sprachwandel der Zazaki-Sprache?  

M: Mehrsprachigkeit ist ein zweischneidiges Schwert, also sehr ambivalent. Einerseits kann 

Mehrsprachigkeit eine Sprache stabilisieren, weil die Sprachen nebeneinander bestehen und 

Grenzen aufgebaut werden. Andererseits führt sie zu Dominanzverhältnissen, die in der 

Linguistik Prestige genannt werden. Eine Sprache wird von der Gesellschaft höher angesehen 

als eine andere. Türkisch ist zum Beispiel wirtschaftlich und gesellschaftlich attraktiver. 

Kurmanji hat einen anderen symbolischen Status, der je nach Gesellschaft unterschiedlich 

ausfallen kann. Man muss Prestige immer verhandeln. Wenn zehn Zazaki-Sprecher und ein 

Türkisch-Sprecher zusammenkommen, wechseln alle auf Türkisch oder sie fordern den 

Einzelnen auf, Zazaki zu lernen. Das zeigt, wie Prestige wirkt. Dominanz kann politisch oder 

wirtschaftlich sein. Sprachwandel zeigt sich auch durch Sprachkontakt. […]. Sprachen 

beeinflussen sich gegenseitig, das ist nichts Negatives. Menschen, die mehrsprachig sind, 

vermischen Elemente, was normal ist. Es gibt zum Beispiel viele Lehnwörter aus dem 

Türkischen im Zazaki, so wie das Türkische selbst Wörter aus dem Persischen übernommen 

hat. Auch grammatische Einflüsse treten auf, die Sprache passt sich an. Man nutzt bestimmte 

Sprachen zu Hause und andere in der Schule. Mehrsprachigkeit spielt eine Rolle, ist aber nicht 

der Hauptgrund für den Verlust von Zazaki. Der entscheidende Faktor ist eher die türkische 

Politik.  

E: Welche Rolle spielen kulturelle Feste, Musik oder Literatur für den Erhalt der Zazaki-

Sprache?  

M: […] Es gibt vieles, auch Feste und sie sind wichtig wegen der emotionalen Ebene. Zum 

Beispiel war das Dersim-Festival im Mai in Frankfurt. Identität und Kultur werden dabei 

vermittelt, das schön und gut. Aber die aktive Sprache war eigentlich das Thema. Es ging mehr 

um diesen Dersim-Stil, unsere Kultur, unsere Feste. Zum Beispiel Alevitentum, Dersim-

Volksmusik, Feste wie Xizir Fasten, Newroz und Ähnliches. Das ist kulturell sehr wichtig. Auch 

Literatur, Gebete, Gedichte und Musik spielen eine Rolle. Sie sind ein symbolischer Faktor für 

Stolz und Identität, sie stiften Identität, wenn nicht für den direkten Spracherhalt.  

[…] 

M: Feste und andere kulturelle Veranstaltungen sind symbolisch wichtig, um Emotionen und 

Identität aufzubauen. Indirekt ist das sehr wichtig, weil die Sprache irgendwo angewendet 

werden muss. In solchen Bereichen ist das sehr wichtig. 



47 
 

E: Auf welche Weise kann man Jugendliche motivieren, die Sprache aktiv zu sprechen 

und zu lernen?  

M: Wenn ich das wüsste, wäre das die Frage meines Lebens. Motivation hängt vom 

emotionalen Bezug, vom sozialen Umfeld und davon ab, wie relevant es im Leben ist. Du hast 

Sprachkurse, digitale Angebote, Apps, Medien, Verbindungen zur eigenen Geschichte, 

Familie, Social Media. Es muss ein Umdenken im Kopf stattfinden. Ich unterrichte die Sprache 

seit über zehn Jahren. Ich frage die Leute immer, warum sie hier sind, warum sie die Sprache 

lernen wollen. Die Antworten sind meist emotional. Meistens geht es um Familie, Herkunft, 

Identität, das Bedürfnis, die Sprache zu können. Ich will mit meiner Familie sprechen können. 

Ich will das leben. Die Praxis umzusetzen ist für viele nicht einfach. Die Leute sind motiviert, 

nach ein bis zwei Wochen Kurs brechen sie ab oder wenden die Sprache danach nicht mehr 

an. Ein Bezug dazu fehlt. Das ist schwierig, das muss von der Gesellschaft unterstützt werden. 

Die Sprache muss als Ressource und Ausdruck von Stolz genutzt werden und nicht als 

Problemwahrnehmung, sie muss aktiv angewandt werden, sonst wird das nichts. Motivation 

ist bei vielen da. Viele hätten Bock, die Sprache zu lernen und wollen das. Ob sie es anwenden 

können, ist eine andere Frage.  

E: Welche linguistischen Besonderheiten machen die Zazaki-Sprache besonders 

anfällig oder widerstandsfähig gegenüber Sprachverlust?  

M: Das ist eine gute Frage. Zazaki ist eine sehr komplizierte Sprache. Die komplexe 

Grammatik macht es schwer, die Sprache zu lernen. Man braucht lange, um sie fliessend zu 

beherrschen. Es gibt wenige schriftliche Traditionen, also wenig Materialien und Medien. 

Ausserdem gibt es sehr viel Dialektvielfalt. Wenn man Zazaki lernt, muss man wissen, welchen 

Dialekt man lernt. Zazaki hat aber auch widerstandsfähige Merkmale. Es hat einen hohen 

Wiedererkennungswerte und eine emotionale Verankerung in der Kultur. Linguistisch gesehen 

ist die Sprache komplex und vielfältig, was das Lernen erschwert, aber kein unüberwindbares 

Hindernis darstellt. Andere Sprachen, die ebenfalls komplex waren, haben es trotzdem 

geschafft, überlebt zu werden.  

[…] 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



48 
 

Anhang 1.3: Transkript Interview mit Mesut Asmên Keskin vom 9. Juli 2025 

[…] 

E: Wie definierst du den Unterschied zwischen aktiven Sprechern und passiv 

Verstehenden? 

M: Die aktiven Sprecher sind diejenigen, die die Sprache beherrschen und sie auch aktiv 

produzieren können.  Passive Sprecher dagegen sind nicht in der Lage, die Sprache flüssig 

zu sprechen. Sie verstehen zwar vieles, haben die Sprache aber nie oder nur sehr selten aktiv 

verwendet. Wenn sie versuchen zu sprechen, machen sie meist viele Fehler. So würde ich das 

grob definieren. 

E: Zu welcher Sprachfamilie gehört die Zazaki-Sprache und Woher stammt die Zazaki-

Sprache? 

M: Zazaki gehört zur indoeuropäischen, indogermanischen Sprachfamilie. In der 

Sprachwissenschaft definieren wir das so. Es gibt Sprachgruppen, die aus einer näheren 

Vergangenheit, zum Beispiel vor 1000 Jahren, 4000 Jahren oder länger, aus einem 

gemeinsamen Ursprung entstanden sind. Das ist die Sprachgruppe. Es gibt auch Übergruppen 

oder Gruppenkomplexe, die aus mehreren Gruppen bestehen. Das ist die Sprachfamilie. Von 

der Sprachfamilie her ist das Indogermanisch. Zazaki gehört zur iranischen Sprachgruppe. 

Unter «iranische Sprachen» versteht man nicht nur Persisch, sondern etwa 40 Sprachen, zu 

denen auch Persisch gehört. Persisch ist nicht die Mutter oder Ursprung der iranischen 

Sprachen. Man geht davon aus, dass es eine ur-iranische Sprache oder ur-iranische Dialekte 

gab, aus denen die heutigen Sprachen hervorgegangen sind. Diese iranische Gruppe hat auch 

nähere Verwandtschaften. Dazu gehört die indoarische Gruppe mit Hindi, Urdu, Bengali, 

Singhalesisch und anderen, sowie die Nuristani-Gruppe zwischen Indoarisch und Iranisch. 

Das sind etwa sechs Sprachen, auch bekannt als Kafir-Sprachen, da sie überwiegend nicht 

von Muslimen gesprochen werden. Zu den iranischen Sprachen gehörten Persisch, Kurdisch, 

Zazaki, Pashto, Ossetisch, Balochi und weitere. Die Herkunft der Zaza-Sprache liegt 

höchstwahrscheinlich im Norden Irans, nördlich von Teheran am Kaspischen Meer. Dort gibt 

es Sprachen wie Talisch, Mazenderanisch, Südtati […] und Semnani. Dieses Gebiet wird 

Gurgan oder Dailam genannt. Die bestätigt die sogenannte Delem-Theorie. Nach ihr ist Zazaki 

entweder bereits seit der Partherzeit, vom 3. Jahrhundert v. Chr. Bis zum 3. Jahrhundert n. 

Chr., durch Vorläufer der Zaza-Sprache in das heutige ostanatolische Gebiet eingewandert. 

Oder es handelt sich um ein Relikt, nachdem die Verbindungslinie zwischen Nordiran und dem 

heutigen Zaza-Sprachgebiet unterbrochen wurde und die Sprache dort verblieb.  Die 

Behauptung, dass Zazaki ein kurdischer Dialekt oder eine kurdische Sprache ist, ist 

sprachwissenschaftlich nicht bewiesen. Zazaki ist jedoch mit dem Kurdischen verwandt. 

Kurdisch wird in der Sprachwissenschaft als drei Sprachen definiert. Das sind Nordkurdisch, 

Zentralkurdisch und Südkurdisch. Das einzige benachbarte ist das Nordkurdische, Kurmanji, 

das in Dersim auch Here-were oder Hewera genannt wird. Das Zentralkurdische ist Sorani. 

Das Südkurdische wird von schiitischen Kurden in Kermanschah und Umgebung gesprochen, 

teilweise auch im Irak, wo es Feli oder Kelhuri genannt wird. Gorani und Hawrami ist ebenfalls 

mit dem Zazaki verwandt. Zazaki und Gorani haben ausserdem eine Verwandtschaft mit den 

nordiranischen Sprachen.  

E: […] Wie alt ist die Zaza-Sprache ungefähr?  

M: Die Frage ist schwer zu beantworten, weil Zazaki erst ab Ende des 19. Jahrhunderts oder 

Anfang des 20. Jahrhunderts verschriftlicht wurde, zunächst nur spärlich. Die regelmässige 

Verschriftlichung begann in der Diaspora in Europa und teilweise auch damals in Anatolien, in 

der Türkei. Es war jedoch verboten. Wie alt die Sprache ist, lässt sich über die iranischen 

Sprachen einordnen, insbesondere über die altiranischen Sprachen wie Altpersisch und 



49 
 

Avesta. Das sind die ältesten belegten iranischen Sprachen. Dazu kommt das Altindische, 

Sanskrit oder Vedisch. Altindisch und Altiranisch sind etwa zu 90 Prozent grammatisch gleich 

und teilen einen grossen Teil des Wortschatzes. Man geht davon aus, dass sich diese 

Sprachen vor etwa 4000 Jahren im Hindukusch-Gebiet trennten und die iranischen Sprachen 

westwärts weiterwanderten und sich verbreiteten. Zaza zeigt Spuren dieser Entwicklung, auch 

wenn sie nicht schriftlich belegt sind. Zazaki ist historisch mit der parthischen Sprache 

verwandt. Prof. Dr. Jost Gippert hat festgestellt, dass Zazaki den belegten Sprachen am 

nächsten mit dem Parthisch verwandt ist. Direkt vom Parthischen stammt Zazaki jedoch nicht, 

es gibt Unterschiede. Auch eine direkte Ableitung vom Avestischen ist nicht möglich. Man kann 

sagen, Zazaki wurde wahrscheinlich schon vor 3000 bis 4000 Jahren gesprochen, wie viele 

andere iranische Sprachen. Die meisten iranischen Sprachen wurden nicht verschriftlicht, von 

über 40 Sprachen existieren nur wenige schriftlich. Zazaki hat eine historisch tiefreichende 

Vergangenheit.  

E: Wie unterscheidet sich Zazaki von anderen kurdischen Sprachen? […] 

M: Es wäre besser zu sagen von den anderen iranischen Sprachen, weil andere kurdische 

Sprachen den Eindruck erweckt, dass Zazaki eine kurdische Sprache ist. Ist es nicht. Es gibt 

ethnologische Arbeiten von Akademikern aus Dersim oder Erzincan, die zeigen, dass sich die 

Zaza ethnologisch von den Kurden, besonders bei der älteren Generation, unterscheiden. In 

der Iranistik, der Wissenschaft über iranische Sprachen, Geschichte und Kultur, ist nicht 

bewiesen, dass Zazaki eine kurdische Sprache ist. Es gibt Gemeinsamkeiten, weil beide zur 

nordwestiranischen Sprachgruppe gehören. Klassisch wird Iranisch in West- und Ostiranisch 

unterteilt. Westiranisch umfasst Persisch, das südwestlich ist und Kurdisch, Zazaki, Baluchi, 

kaspische Sprachen, die nordwestlich sind. Kurdisch liegt zwischen Nordwest und Südwest. 

Zazaki unterscheidet sich in Grammatik und historischer Lautentwicklung. Bestimmte Wörter 

zeigen die Entwicklung. […] In der Grammatik gibt es Unterschiede, sodass Zazaki linguistisch 

keine kurdischen Eigenschaften hat.  

E: Welche kulturelle Bedeutung hat die Zazaki-Sprache für die Menschen in Dersim?  

M: Die Bedeutung der Zazaki-Sprache ist nicht so gross, wie man es sich wünschen würde. In 

der Diaspora in Europa beschäftigen sich Menschen aus Dersim mehr damit, weil sie hier die 

Möglichkeit haben, darüber nachzudenken. In der Heimat und in den türkische Metropolen 

herrschen andere Umstände. Dort sind die Menschen mehr damit beschäftigt, ihr Leben zu 

meistern. In Dersim hat die Sprache eine religiöse Bedeutung. Man sagt Zonê ma zonê Xızırio 

yo. Zazaki ist die Sprache des Heiligen Xizir. Sie ist tief mit dem alevitischen Glauben 

verankert. Es gibt auch paganistische oder animistische Prägungen. Wichtig sind die 

Wallfahrtsstätte, die Ziyarets […] Der Xizir in Dersim unterscheidet sich von dem Xizir in der 

islamischen Welt. Die Aleviten generell und auch die in Dersim erfüllen die fünf Säulen des 

Islam nicht. Ob Alevitentum zum Islam gezählt werden kann, ist umstritten. Darauf will ich nicht 

eingehen, das ist nicht mein Gebiet. Die Sprache ist jedoch untrennbar mit dem Glauben 

verbunden ist. Ältere Menschen, die kein Türkisch sprechen, praktizieren ihren Glauben mit 

Zazaki. Es gibt Einflüsse aus dem Türkischen. Einige Gebete während des Cem-Rituals, wie 

die Süpürge Duasi, werden auch auf Türkisch gesprochen. Früher wurden Gebete am 

Sonnenaufgang oder während Wallfahrten auf Zazaki durchgeführt. Leider hat die Bedeutung 

der Sprache durch die türkische Sprachpolitik in den letzten Jahren abgenommen, Auch die 

alevitischen Vereine vermitteln den Glauben meistens auf Türkisch. Es ist gut, dass diese 

Vereine existieren, aber dadurch wird die Sprache weniger genutzt und religiöse Inhalte 

werden oft auf Türkisch vermittelt. 

E: Welche Rolle spielen Familie, Schule, Medien und Politik beim Erhalt oder Verlust 

einer Sprache? 



50 
 

M: Die Rolle der Familie ist wichtig, weil innerhalb der Familie die Kinder die Sprache vermittelt 

bekommen. Mindestens eine Bezugsperson sollte die Kinder mit der Sprache verbinden. 

Schule ist ebenfalls wichtig, weil sie den Kindern und Jugendlichen mehr Prestige verleiht. 

Leider ist das oft nicht der Fall, aber in den letzten Jahren gibt es Privatkurse, das Interesse 

bei Jugendlichen und jungen Menschen ist gross. Medien sind begrenzt. Es gibt keine die 24-

Stunden-Kanäle auf Zazaki. ZazaTV gab es, teilweise auf Türkisch, teilweise auf Zazaki. Politik 

spielt eine Rolle, weil politisch Schritte notwendig sind, damit Menschen das Bewusstsein für 

die Sprache entwickeln. Das ist wichtig, um Ansprüche auf muttersprachlichen Unterricht 

durchzusetzen. In der Schweiz oder in Deutschland haben Schüler ab einer bestimmten 

Anzahl das Recht auf muttersprachlichen Unterricht. In der Türkei ist das schwieriger. 

Minderheiten ausserhalb von Armeniern, Juden und Griechen in Istanbul haben kein Recht auf 

muttersprachlichen Unterricht, nur Privatkurse sind möglich. Das ist besser als bis in die 

1990er Jahre, als die Nutzung nicht-türkischer Sprachen verboten und bestraft war. 

Sprachverlust ist in Dersim vorhanden.  […] 

E: Lässt sich ein Sprachverlust in Dersim feststellen? Falls ja, lässt sich das mit Zahlen 

belegen? Gibt es Studien, die ich kennen sollte?  

M: Ich habe dazu einen Artikel auf Türkisch. Es war ein Vortrag 2014 an der Munzur Universität 

in Dersim. Ich kann den Artikel schicken. Das ist ein Beispiel für Assimilation und den Einfluss 

auf die Generationen. Ich habe das Thema auch in Paris auf Englisch in einem Vortrag über 

Sprachkontakt und Sprachverlust behandelt. Dabei ist zu sehen, dass in der zweiten 

Generation, besser gesagt, ich bin die dritte Generation, meine Eltern die zweite und meine 

Grosseltern die erste Generation, der Sprachverlust sichtbar ist. […] 

E: Welche historischen und politischen Faktoren haben den Sprachverlauf in Dersim 

beeinflusst?  

M: Das Entscheidende war das grösste Ereignis im Kerngebiet von Dersim. Ich komme aus 

dem Norden von Pülümür. Wir haben den Völkermord nicht in der Familie erlebt. Einige 

Familien wurden aus dem Nachbardorf deportiert. Das geschah bis nach Südpülümür 1937 

und 1938. Man kann es als Völkermord betrachten. Studien stufen das Massaker von 1938 

als Völkermord ein. Die Deportierten durften zehn Jahre lang nicht nach Dersim zurück, das 

beeinflusste den Sprachverlust nur gering. Die entscheidenden Faktoren für den Sprachverlust 

waren die türkischen Schulen in den Dörfern. Menschen wurden gezwungen, ihre 

Muttersprache nicht zu verwenden. Schüler sollten andere anzeigen, die ihre Muttersprache 

sprachen. Solche Erfahrungen gab es nicht nur bei den Zazas und Kurden, sondern auch in 

arabischsprachigen Gebieten wie Hatay oder Adana. […] Ab den 1960er und 1970er Jahren 

wirkte sich das weiter aus. Ein weiterer Faktor war die alevitische Identität. Aleviten waren seit 

der osmanischen Zeit verfolgt und Massakern ausgesetzt. Ausserhalb ihres Gebiets 

versteckten sie ihre Identität. Das führte dazu, dass sie sich auch von der Sprache loslösten. 

Alevitische Gebiete, wie die kurdisch-alevitischen Gebiete in Maraş, Malatya, Sivas oder die 

Zaza-alevitischen Gebiete in Dersim, Sivas, Erzincan, Varto und Bingöl, wurden stärker von 

der türkische Sprachpolitik beeinflusst. Später verstärkten Medien wie Radio und Fernsehen 

den Einfluss. In den Dörfern schauen die Menschen heute türkische Sender und sehen keinen 

Bedarf, die Sprache an Kinder weiterzugeben.  

E: Wie schätzt du die aktuelle Vitalität der Zazaki Sprache in Dersim und in der Diaspora 

ein?  

M: Leider schwach. Es gibt weiterhin Schritte, die Sprache von Generation zu Generation 

weiterzugeben. Die Sprache ist noch vital, aber zu revitalisieren in dem Sinne, dass die jüngste 

Generation sie sich auch wirklich aneignet und lernt, passiert kaum. Interesse ist da, aber nicht 

konsequent. Ich selbst habe Jahre lang Zazaki unterrichtet. Am Anfang ist das Interesse gross, 



51 
 

aber später, weil die Teilnehmerinnen und Teilnehmer sich dem Unterricht nicht ausreichend 

widmen können, da sie entweder noch zur Schule gehen, studieren oder arbeiten, kommen 

viele nicht mehr regelmässig. Es sind sehr wenige, die das bis zum Enden durchziehen, also 

bis sie ein bestimmtes Niveau erreichen, sei es B2 oder C1, die Sprache wirklich lernen und 

verwenden. In Dersim ist es so, dass die jüngste Generation, auch in den Dörfern, die Sprache 

nicht mehr lernt. Es gibt Ausnahmen. In Varto, Hınıs und Tekman sprechen Kinder noch Zazaki. 

Das liegt zwar ausserhalb von Dersim, aber dort leben Zaza-Aleviten, die vor zweihundert oder 

dreihundert Jahren aus Dersim ausgewandert sind. Dort ist die Sprache vielleicht noch 

lebendig, aber nicht in der gleichen Stärke wie bei der ältesten Generation. In der Diaspora 

gibt es Bemühungen und das Sprachbewusstsein ist dort oft höher als in den türkischen 

Metropolen wie Ankara, Istanbul oder Izmir. Wenn man in Dersim selbst mit den Älteren Zazaki 

zu sprechen versucht, heisst es oft kommst du von ausserhalb, du bist nicht aus Dersim. Die 

Sprache ist also da, aber selbst diejenigen, die sie beherrschen, verwenden sie immer weniger. 

E: Lernen Kinder und Jugendliche in Varto und den umliegenden Gebieten die Sprache 

besser als in Dersim selbst? Wenn ja, woran liegt das? 

M: Vielleicht, weil die Menschen dort mehr mit Sunniten, Kurden und Türken benachbart sind. 

In Erzincan sind wir auch mit türkischen Sunniten benachbart, aber dort ist die Haltung 

traditioneller und die Sprache wird stärker verwendet. Die Älteren haben nicht so viel Türkisch 

gelernt wie in Erzincan oder Dersim. Früher lernten die Zazas Kurdisch, weil Kurmanji die 

Verkehrssprache ist. Teilweise lernen die Älteren Kurdisch, aber nicht Türkisch. […] In 

Gebieten wie Zara, Ulaş oder Kangal, in den Bergregionen Karabel oder Zazaki Qerebêl bei 

Sivas, ist es ähnlich. Diese Regionen sind abgelegen. Durch die Migration in die türkischen 

Metropolen, besonders nach Istanbul, sind oft nur die Ältesten im Dorf geblieben. Die Kinder 

haben die Sprache in der Diaspora oder in Istanbul nicht gelernt. In Varto ist es anders, weil 

dort mehr Menschen geblieben sind und die Älteren, besonders Frauen und Grossmütter, die 

Sprache aktiv mit Kinder und Enkeln gesprochen haben.  

E: Welche Rolle spielen Migration und Urbanisierung für den Sprachgebrauch?  

M: Für Zazaki spielt Migration eine negative Rolle, weil es eine Sprache der Berge ist. Bingöl, 

Dersim, Mameki oder Tunceli sind die Städte, in denen die Sprache am meisten verwendet 

wird. In Diyarbakir und Elâzığ wird sie nur teilweise gesprochen, auch in den sunnitischen 

Zaza-Gebieten. Die Zazas bestehen etwa zu 50% aus nördlichen Aleviten und südlichen 

Sunniten. Auch wenn man Siverek herausnimmt, sind die anderen Gebiete wie Diyarbakir, 

Elâzığ und Bingöl alles Bergregionen, in denen die Sprache beheimatet ist. Wenn Zazaki in 

den Städten nicht gelehrt wird, hat das eine negative Wirkung und beschleunigt den 

Sprachverlust. Die Migration verstärkt diesen Effekt zusätzlich. Dieser Prozess kann zwei bis 

drei Generationen anhalten, danach nimmt die Nutzung der Sprache deutlich ab.  

E: Wie bewertest du die Wirkung moderner Medien auf die Sichtbarkeit und den Erhalt 

der Sprache?  

M: Moderne Medien spielen eine Rolle. Über Plattformen wie Instagram, Facebook oder 

YouTube gibt es Kanäle, die Inhalte auf Zazaki ausstrahlen, zum Beispiel Interviews. Auch bei 

TRT oder kurdischen und alevitischen Sendern wie YOL TV, TVC, TV 10, Mediatv oder Roj TV 

wird teilweise ausschliesslich Zazaki ausgestrahlt. Autoren und Aktivisten nutzen diese 

Medien, um Programme auf Zazaki zu senden und Sprachkurse anzubieten. Es steht noch am 

Anfang. Es werden auch Anwendungen für Smartphones entwickelt, wie Wörterbücher oder 

Sprachkurse, diese sind noch nicht weit verbreitet. Später lässt sich das Angebot erweitern, 

die bisherigen Massnahmen haben bereits eine positive Wirkung.  

E: Gibt es aus deiner Sicht erfolgreiche Strategien zur Revitalisierung der Sprache? 



52 
 

M: Erfolgreich sind die Massnahmen nicht unbedingt, aber es gibt Schritte, die zum Erfolg 

führen können. Vor ein paar Jahren haben Lehrer und Autoren des Zazaki in Dersim, darunter 

Xidir Eren und Sükran Yilmaz, versucht, Zazaki in Grundschulen und Mittelschulen als 

muttersprachlichen Unterricht durchzusetzen. Viel Erfolg hatten sie dabei nicht. Mittlerweile 

gibt es die Partei Deza-Par, die in der Türkei anerkannt ist und Parteibüros in Bingöl, Dersim, 

Diyarbakir und Izmir hat. Sie versuchen politisch Massnahmen durchzusetzen, zum Beispiel 

einen eigenen TRT-Kanal für Zazaki. TRT ist der Staatssender, finanziert durch Steuergelder. 

Zazaki-Sprecher sollten das Recht haben, die politisch einzufordern. Der Prozess läuft noch, 

ob er erfolgreich wird, ist ungewiss. Es fehlen finanzielle Mittel. Es wäre wünschenswert, 

unabhängige Sprach- oder Kulturinstitute zu gründen, in denen Jugendliche oder Kinder 

Sprache, Musik und Kultur lernen können. 

E: Welche langfristigen Folgen hat es für eine Gemeinschaft, wenn viele nur noch passiv 

beherrschen?  

M: Die Folge ist, dass die Sprache nicht aktiv verwendet wird und vom Aussterben bedroht ist. 

Es besteht die Möglichkeit, dass passive Sprecher ihre Sprache aktivieren könnten. Wenn das 

nicht geschieht, stirbt die Sprache aus. Was möglich wäre, ist, die Sprache durch eine 

Staatsgründung oder Autonomie zu erhalten. Praktische Beispiele gibt es, zum Beispiel Israel, 

wo eine Sprache revitalisiert wurde. […] Wenn es mit Zazaki so weitergeht, wird die Situation 

wahrscheinlich ähnlich sein wie in Irland. Die Sprache wird nur in Randgebieten von 

bestimmten Menschen gelernt und weitergegeben, wenn überhaupt. Die meisten werden die 

Zaza- oder alevitische Identität haben, aber die Sprache nicht aktiv sprechen. 

E: Wie schätzt du die Zukunft dieser Sprache in Dersim ein? 

M: In Dersim ist die Situation ähnlich wie in Sivas am schlechtesten. In sunnitischen Gebieten 

wird die Sprache den Kindern noch vermittelt, aber auch dort ist ein Bruch sichtbar. Speziell in 

Dersim hat die Region aus politischen und anderen Gründen immer eine besondere Position, 

wie auch die Statistiken zeigen. Wenn es so weitergeht, hat die Sprache dort keine Zukunft. 

Wenn Schritte unternommen werden, zum Beispiel in Krabbelstuben oder im Kindergarten, 

dass die Kinder die Sprache lernen, wäre es möglich, sie zu retten. Auch Autonomie-

Regelungen wie in Spanien oder die Kantonsregelungen in der Schweiz könnten die Sprache 

schützen. Vom aktuellen Zustand aus gesehen ist die Zukunft der Sprache in Dersim jedoch 

nicht rosig. 

E: Gibt es Projekte und Initiativen, die bereits positive Effekte zeigen? 

M: Seit Mitte der 80er Jahre wird Zazaki verschriftlicht.  Das führt dazu, dass die Sprache mehr 

Prestige gewinnt, weil sie geschrieben wird. Besonders bei den alevitischen Zazas, aber 

inzwischen auch bei den sunnitischen Zazas, spielt Musik eine grosse Rolle. Es gibt 

erfolgreiche Musiker, die dazu beitragen, dass die Sprache bekannt wird und Sympathie findet. 

Bei mir hatte die Musik einen ähnlichen Effekt. Ich habe dadurch das Bewusstsein für meine 

Muttersprache entwickelt und erkannt, dass sie gesprochen werden sollte. Weitere positive 

Effekte entstehen durch Sprachkurse, die heute verbreiteter sind als früher. Früher gab es nur 

wenige und spärliche Angebote. Jetzt bieten viele Vereine, alevitische, kurdische oder Zaza-

Vereine, Sprachkurse an. Ich erhalte auch Anfragen von verschiedenen Vereinen. Das hat 

positive Effekte, weil die jüngere Generation versucht, durch Lieder und Musik Texte zu 

verstehen und so Kontakt zu älteren Generation herzustellen. Ich konnte zum Beispiel mit zwei 

Tanten, die kein Türkisch sprachen, nur über Zazaki kommunizieren. Ohne die Sprache hätte 

ich diesen direkten Kontakt nicht gehabt.  

E: Verläuft der Sprachverlust unterschiedlich bei Älteren und Jüngeren oder bei 

Männern und Frauen?  



53 
 

M: Zu den Projekten spielt der Verein Schweiz Dersim in Basel eine wichtige Rolle. Er hat viele 

Projekte umgesetzt, zum Beispiel Lehrbücher, Musik-CDs, Kinder- und Sprachbücher sowie 

Bücher über Architektur und kulturelle Symbole. Beim Sprachverlust ist der Verlust bei 

Männern etwas höher als bei Frauen. Frauen haben ein höheres Bewusstsein, die Sprache zu 

sprechen und sich damit zu identifizieren. Das hat möglicherweise traditionelle Gründe, da 

Männer früher eher Kontakt zur Aussenwelt hatten, zum Beispiel beim Wehrdienst. Viele 

Männer haben die Sprache oder das Lesen und Schreiben, wenn überhaupt, erst beim 

Wehrdienst gelernt, nicht in der Schule, da es keine Schulen gab oder sie diese nicht besucht 

haben. Auch bei Frauen, die heute 60 oder 70 Jahre alt sind, gibt es viele, die im Dorf 

aufgewachsen sind und die Schule nicht besucht haben.  

E: Und zwischen den Älteren und Jüngeren, ist der Verlust bei den Jüngeren grösser, 

oder? 

M: Je jünger die Generation, desto stärker ist der Sprachverlust. Das gilt für beide 

Geschlechter.  

E: Welche Rolle spielt die Mehrsprachigkeit, zum Beispiel Zazaki, Türkisch und 

Kurmanji, im Sprachwandel der Zazaki-Sprache?  

M: In Dersim gibt es kaum Sprachkontakt zu Kurmanji. Etwa 20 Prozent der Dersimer sprechen 

Kurmanji. Türkisch ist die Sprache, die Zazaki verdrängt. Es herrscht keine gleichberechtigte 

Stellung, wie zum Beispiel in der Schweiz, wo Französisch, Rätoromanisch oder Italienisch 

nebeneinander gelernt und gesprochen werden können. Türkisch verdrängt Zazaki, auch in 

der Diaspora. Viele Familien, die in deutsch-, französisch- oder niederländischsprachigen 

Ländern leben, bringen ihren Kinder zu Hause Türkisch bei. Das Ziel ist, dass die Kinder für 

die Rückkehr in die Türkei vorbereitet sind. Zazaki hatte kein Prestige, es liess sich damit kein 

Lebensunterhalt verdienen. Kinder, die im Studium oder Beruf erfolgreich sind, spüren 

dennoch den Verlust der Muttersprache. Sie können zwar Englisch oder andere Sprachen gut, 

finden Arbeit überall, aber der Mangel an Zazaki bleibt spürbar. Die ältere Generation hatte 

dafür nicht genug Bewusstsein. Kurz gesagt Mehrsprachigkeit ist positiv, solange sie die 

bedrohte Sprache innerhalb der Familie erhält. Bezieht man sich auf Zazaki und Türkisch, wirkt 

Mehrsprachigkeit negativ, wenn Türkisch bevorzugt wird. Ebenso in Familien im Ausland 

werden Türkisch, Deutsch oder andere Landessprachen gelernt, während Zazaki verdrängt 

wird. […] 

E: Welche Rolle spielen kulturelle Feste, Musik oder Literatur für den Erhalt der Zazaki-

Sprache?  

M: Durch das Bewusstsein für Sprache und kulturelle Identität haben sich besonders in 

Deutschland und der Schweiz Vereine gegründet, da die meisten Zazasprachigen aus Dersim 

stammen. Alevitische und Zaza-Vereine veranstalten Feste und Festivals. Auch Musik und 

Literatur spielen eine grosse Rolle. Es gibt mittlerweile Bücher, teilweise auch Kinderbücher. 

In der modernen Zeit der Technik und Medien würde eine Sprache ohne Anpassung an die 

moderne Zeit nicht überleben.  

E: Wie kann man Jugendliche motivieren, die Sprache aktiv zu sprechen und zu lernen?  

M: Das Bewusstsein weiterzugeben, dass Sprache nicht nur ein Kommunikationsmittel ist, 

sondern auch Geschichte, Kultur und Gefühle enthält, ist entscheidend. Jede Sprache, jeder 

Dialekt und jede Mundart eröffnet ihre eigene Welt. Das sind Schätze, die bewahrt werden 

sollten. Es gibt im Türkischen einen Spruch, Her dil bir insandir, jede Sprache ist ein Mensch, 

jeder Mensch eine Sprache, jede Sprache eine Welt und eine Farbe. Den Reichtum der 

Sprachen, besonders der Sprachen, die nur von den Sprechern selbst weitergegeben werden, 

sollte man erhalten. Jugendliche sollten motiviert werden, die Sprache zu lernen, ohne dass 



54 
 

nationale oder patriotische Slogans verwendet werden. Einige verbinden die Sprache mit ihrer 

Zaza Identität, alevitischen Identität oder kurdischen Identität, um sie zu bewahren. Das ist 

jedem selbst überlassen. Ich befürworte eher eine kulturelle, pluralistische Identität und sehe 

jede Sprache als Reichtum, der gepflegt werden sollte.  

E: Welche linguistischen Besonderheiten machen die Zazaki-Sprache besonders 

anfällig oder widerstandsfähig gegenüber Sprachverlust?  

M: Jede Sprache hat eigene Besonderheiten. Zazaki weist auffällige Merkmale auf. Im 

Vergleich zu verwandten Sprachen wie Persisch oder Kurdisch erleichtert Zazaki das Erlernen 

dieser Sprachen, ähnlich wie Deutsch einem Muttersprachler das Lernen von Niederländisch, 

Dänisch oder Englisch erleichtert. Grammatisch ist Zazaki jedoch komplexer. Das Genus ist 

ausgeprägter, man erkennt das Geschlecht am Verb, […] Auch die Übereinstimmung von 

Nomen und Adjektiv ist deutlicher als in Persisch oder Kurdisch, zum Beispiel bei ein grosser 

Mann oder grosse Frau. Die Widerstandsfähigkeit gegen Sprachverlust hängt nicht von der 

Struktur der Sprache ab. Auch sehr komplexe Sprachen wie kaukasische Sprachen oder 

Sprachen in Afrika oder Südamerika können erhalten blieben, wenn sie wirtschaftlich und 

gesellschaftlich gefestigt sind. Historisches Prestige allein schützt eine Sprache nicht. Auch 

Sprachen wie Altgriechisch, Altarmenisch oder Aramäisch in Anatolien sind heute vom 

Aussterben bedroht, obwohl sie Zivilisationen geprägt haben. Um Zazaki zu erhalten, muss 

die Sprache von Kindheit an bis ins Erwachsenenalter gepflegt werden. Zazaki ist in der Türkei 

beheimatet und kaum ausserhalb verbreitet. Unter den Zazas sind etwa 50 Prozent Aleviten, 

während Aleviten in anderen Sprachgruppen Minderheiten sind. Die Sprache muss die 

gleichen Rechte wie die Landessprache geniessen. Beispiele aus der Schweiz, Spanien oder 

Indien zeigen, dass regionale Sprachen erhalten werden können, wenn sie als autonome 

Sprache anerkannt sind und gefördert werden.  

E: […] Ich habe gehört, dass nach dem Dersim-Massaker die Sprache verboten wurde. 

War das eine Art Autoassimilation?  

[…] 

M: Früher nicht. In den ersten Generationen, die in der Schule diesen Sprachzwang und dieses 

Trauma erlebt haben, waren die Kinder Gewalt ausgesetzt. Sie wurden geschlagen, wenn sie 

ihre Sprache sprachen. Das wurde auch in Deutschland gemacht. Das unterscheidet die 

Schweiz von Deutschland. Ich habe Freunde aus den Jahrgängen 1950, 1955, 1960, die 

berichten, dass sie, wenn sie ihren Dialekt oder ihre regionale Mundart sprachen, zum Beispiel 

Ruhrpott, in der Schule geschlagen wurden. Sie haben Gewalt erlebt und in der Türkei wurde 

das noch strenger durchgesetzt. In anderen kurdischen Gebieten nicht. Im Irak wurde zwar 

Völkermord verübt gegen Kurden, aber nicht so stark gegen die Sprache. Das Kurdische im 

Norden des Irak, im irakischen Kurdistan, ist ein autonomes Gebiet und ideal, um die Sprache 

zu erhalten. Die Autoassimilation entstand dadurch, dass die Generation, die dieses Trauma 

erlebt hatte, damit geprägt war, dass ihre Kinder dies nicht selbst erleben sollten. Dazu kam 

der Prestigeverlust der Sprache. Obwohl seit Mitte der 90er Jahre kein direktes Sprachverbot 

mehr existiert, bevorzugen Eltern ohne Sprachbewusstsein, ihren Kindern Türkisch 

beizubringen. Es heisst dann, was sollen die Kinder mit Zazaki anfangen, sie können damit 

kein Geld verdienen. Wenn sie ihre Muttersprache sprechen, haben sie einen Akzent im 

Türkischen und das soll nicht sein. Die Kinder sollen möglichst gleichberechtigt und 

gleichbehandelt werden. Das nennt man Autoassimilation.  

 

 



55 
 

Anhang 1.4: Transkript Interview mit Taylan Kaya vom 29. Juli 2025 

[…]  

E: Hattest du in deiner Familie oder Umgebung jemals Kontakt zur Zaza-Sprache? 

T: Ich hatte nie richtigen Kontakt zur Zaza-Sprache. 

E: Und auch in deiner Kindheit nicht, oder? 

T: Nein, gar nicht. 

E: Wurde dir die Zaza-Sprache bewusst nicht beigebracht? Wenn ja, weisst du warum? 

T: Meine Eltern konnten mir die Sprache nicht beibringen, weil sie sie selbst nicht gelernt 

hatten. Als mein Vater noch ein kleiner Junge war und in der Türkei lebte, konnte er Zazaki 

sprechen, aber seine Eltern und seine Grossmutter verboten es ihm, weil sie Angst hatten, 

dass ihm etwas passieren könnte. Meine Mutter wusste nur, dass ihre Eltern eine andere 

Sprache sprachen und etwas geheim hielten, aber sie interessierte sich nie dafür.  

E: Und kann dein Vater heute noch Zazaki sprechen? 

T: Nein. 

E: […] Wie denkst du heute darüber, dass du die Sprache nicht gelernt hast? 

T: Ich finde es sehr schade, da es eine Sprache ist, die meine Vorfahren gesprochen haben. 

E: Interessierst du dich für die Zaza-Sprache oder -Kultur, auch wenn du sie nicht 

verstehst? 

T: Ich interessiere mich sehr für meine Kultur. Ich habe angefangen, Bücher zu lesen und 

tausche mich ab und zu mit Freunden aus. 

E: Denkst du, dass zukünftige Generationen die Sprache wieder lernen sollten oder 

warum nicht? 

T: Zukünftige Generationen sollten auf jeden Fall die Sprache lernen, da sie vom Aussterben 

bedroht ist. 

[…] 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



56 
 

Anhang 1.5: Transkript Interview mit Lizge Aydın vom 30. Juli 2025 

[…] 

E: Seit wann sprichst du die Sprache aktiv? 

L: Die Sprache nutze ich im Alltag seit ich fünfzehn bin. Sprechen konnte ich sie schon als 

Kleinkind.  

E: Weshalb sprichst du die Sprache? 

L: Weil es meine Muttersprache ist. Meine Eltern zogen erst mit 20 nach Deutschland und 

konnten damals kein Deutsch, sie sprachen nur Zazaki. Deshalb habe ich e als erste 

Muttersprache gelernt.  

E: Wie oft sprichst du die Sprache? 

L: Wenn ich bei meinen Eltern zu Hause bin, durchgängig, vor allem mit meiner Mutter. Im 

Alltag spreche ich sie nur, wenn ich Menschen aus unserer Familie treffe.  

[…] 

E: Wer hat dir die Sprache beigebracht? 

L: Meine Eltern, in erster Linie. Sie sprechen zu Hause Zazaki. In zweiter Linie habe ich viel 

von Liedern meiner Muttersprache gelernt. Ausserdem von meiner ältesten Tante, die die 

Sprache unterrichtet. Von ihr habe ich vor allem Grammatik gelernt. Zu Hause habe ich eher 

Umgangssprache gelernt, das Grammatikalische kam von ihr.  

E: Was bedeutet dir die Sprache persönlich? 

L: Es ist meine Muttersprache. Sie ist vom Aussterben bedroht. Ich fühle eine tiefe 

Verbundenheit, weil sie mir das Gefühl gibt, ein Stück Heimat in mir zu tragen. Jede andere 

Sprache, die ich spreche, fühlt sich fremd an. Deutsch, Türkisch, Kurdisch. Zazaki gibt mir das 

Gefühl, wirklich dazu zu gehören.  

E: Findest du es wichtig, dass junge Menschen die Sprache aktiv sprechen? 

L: Ja, ich finde es sehr wichtig, vor allem bei Jugendlichen aus Dersim. Ich kann nur für Dersim 

sprechen. In Regionen wie Diyarbakir und Bingöl ist es anders. Die Jugendlichen wählen 

andere Sprachen und benutzen sie, um das Hindernis zu umgehen, die Muttersprache zu 

lernen. Ich kenne leider nicht einmal eine Handvoll Menschen in meinem Alter, die meine 

Muttersprache sprechen. Ich finde das sehr schade, weil das der ausschlaggebende Punkt ist, 

warum die Sprache vom Aussterben bedroht ist.  

E: Nutzt du Zazaki auf Plattformen wie TikTok oder in WhatsApp Gruppen? 

L: Auf WhatsApp-Gruppen ja, sehr häufig. Bei Vereinsveranstaltungen oder Komitees vom 

Verein versuche ich, meine Textnachrichten grösstenteils auf Zazaki zu schreiben. Damit die 

Sprache nicht ausstirbt. Die meisten Aktivitäten sind für Dersim und dazu gehört die Sprache. 

Auf TikTok, Instagram und Snapchat verwende ich Lieder oder poste Sprüche auf Zazaki. Ich 

folge vielen Seiten, die die Sprache fördern, zum Beispiel TikTok Videos, in denen Menschen 

alle Wochentage auf Zazaki erklären.   

E: Ja, genau. 

L: Solche Seiten poste ich gerne oder speichere sie. Soziale Medien sind wichtig für die 

Sprache.  



57 
 

E: […] Welche Bedeutung haben soziale Medien wie TikTok, WhatsApp und Instagram 

für die Nutzung und den Erhalt der Sprache unter jungen Leuten? Wie ist deine 

persönliche Einschätzung?  

L: Meine persönliche Einschätzung ist, dass das ein sehr wichtiger Punkt ist, weil Jugendliche 

heute nur über soziale Medien erreichbar sind. Man tauscht Nummern aus und kommuniziert 

über WhatsApp oder erstellt Instagram-Gruppen. Am Anfang hielt ich das für Unsinn, da ich 

den direkten Kontakt bevorzuge. Meine Schwester ist siebzehn Jahre alt, sie spricht kein 

Zazaki. Vor einem Jahr hat sie sich auf Instagram bei einem Sprachkurs angemeldet. Dort 

wurde eine WhatsApp Gruppe erstellt. Über die Zeit hat sie viel gelernt, weil wöchentlich 

mehrere Videos geteilt werden, die man ansehen und die Inhalte aufschreiben kann. So lernen 

die Jugendliche die Sprache. Sie sind untereinander stark vernetzt. Beeindruckend ist auch, 

wie viele Menschen aus Dersim über Instagram aufeinander aufmerksam werden, wenn man 

zum Beispiel eine Zahl wie 62 im Nutzernamen trägt. Oft wurde ich angeschrieben, weil andere 

gesehen haben, dass ich aus Dersim komme. So hat man sich gefunden und die Gemeinschaft 

gestärkt. 

[…] 

E: Wie reagiert dein Umfeld, zum Beispiel Schule, Freundeskreis, wenn du die Sprache 

sprichst? Weshalb reagieren sie so? 

L: In der Schule ist es normal. […] Meine Freunde mit südländischen oder ausländischen 

Wurzeln sind oft überrascht, weil sie wissen, dass die Sprache vom Aussterben bedroht ist. 

Vor allem Menschen aus Dersim sind schockiert, wenn ich sage, dass ich die Sprache spreche. 

Sie loben mich auch oft dafür, dass ich sie spreche oder versuche, sie zu sprechen. Viele in 

meinem Umfeld können die Sprache nicht. Deshalb reagieren die Menschen positiv 

überrascht.  

[…] 

E: Was denkst du, wie man die Sprache in Zukunft bewahren kann? 

L: Die Sprache kann in der Zukunft nur bewahrt werden, wenn Kinder von klein auf Zazaki 

lernen. Wenn Eltern oder Grosseltern die Sprache sprechen, müssen sie konsequent mit den 

Kindern in Zazaki reden. Unterricht oder Wörterbücher sind zwar eine gute Unterstützung, 

reichen aber nicht aus. Ich habe selbst Schüler in Deutschland für Online-Kurse gesammelt, 

doch es hat nicht gebracht, weil im Alltag zu wenig Zazaki gesprochen wird. Meine Grosseltern 

konnten kein Wort Türkisch, bis sie 18 oder 20 Jahre alt waren. Für sie war es 

selbstverständlich, nur untereinander Zazaki zu sprechen. Deshalb liegt die Verantwortung bei 

den Eltern. Sie sollten zuerst Zazaki weitergeben, bevor sie ihren Kindern Türkisch beibringen. 

Jeder aus Dersim spricht ohnehin fliessend Türkisch, so wie jemand aus Izmir.  

E: Und du hast gesagt, deine jüngere Schwester kann die Sprache nicht. Hatte sie 

einfach kein Interesse daran?  

L: Beide meiner jüngeren Geschwister können die Sprache nicht gut. Sie verstehen sie, 

sprechen sie aber nicht. Das liegt nicht am fehlenden Interesse, sondern daran, dass meine 

Eltern nach mir aufgehört haben, zu Hause Zazaki zu sprechen. Als sie hier ein Umfeld und 

Freunde hatten und auch Deutsch gelernt haben, übernahmen Deutsch und Türkisch zu 

Hause eine stärkere Rolle. Meine kleine Schwester spricht mit meiner Mutter vor allem 

Deutsch, die mittlere hauptsächlich Türkisch. Das ist schade. Viele fragen mich danach, weil 

ich ein Sonderfall bin. Ich spreche die Sprache gerne und nicht schlecht, aber meine 

Geschwister kaum. […] 



58 
 

Anhang 1.6: Transkript Interview mit Royem Yıldız vom 3. August 2025 

[…] 

E: Hattest du jemals Kontakt zur Zaza-Sprache in deiner Familie oder Umgebung? 

R: In meiner Familie sprechen viele Zaza und in meiner Umgebung auch viele. 

E: Wurde dir die Sprache bewusst nicht beigebracht? Wenn ja, weisst du warum? 

R: Nein, sie wollten mir die Sprache immer beibringen, aber es hat nicht geklappt, es ist 

gescheitert.  

E: Wie denkst du heute darüber, dass du die Sprache nicht gelernt hast? 

R: Es ist nicht gut gelaufen. Ich wünschte, ich hätte die Sprache gelernt und mir Mühe 

gegeben. Ich hätte sie gerne gelernt, um mit meinen Eltern und meiner Oma zu reden.  

E: Interessierst du dich für die Zaza-Sprache oder Kultur, auch wenn du sie nicht 

verstehst? 

R: Ja, ich habe mich mit der Sprache beschäftigt, auch damit, dass sie vom Aussterben 

bedroht ist.  

E: Denkst du, dass zukünftige Generationen die Sprache wieder lernen sollten? Warum 

oder warum nicht? 

R: Ja, sie sollten die Sprache lernen, weil sie vom Aussterben bedroht ist. Wenn die nächste 

Generation sie spricht, wird sie nicht verschwinden. Es hängt davon ab, ob man dann allein 

damit dasteht oder nicht.  

[…] 

E: Willst du die Sprache noch lernen, für die Zukunft?  

R: Ja, ich fange demnächst einen Kurs an und hoffe, dass ich sie dann kann. 

E: Ein Online-Kurs?  

R: Ja. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



59 
 

Anhang 1.7: Transkript Interview mit Canan Atalay vom 3. August 2025 

[…] 

E: Verstehst du die Sprache gut, wenn andere sie sprechen?  

C: Ich verstehe die Sprache nicht gut. Ich verstehe nur, worum es geht, also das Thema ist, 

aber nicht Wort für Wort. Wenn die Leute reden, weiss ich nur, worum es gerade geht. 

Manchmal verstehe ich Sätze, die oft genutzt werden, zum Beispiel bei Kindern. Bei uns 

erkennt man, wie man Kindern Liebe ausdrückt. Solche Ausdrücke verstehe ich komplett. Bei 

einer Erzählung verstehe ich immer nur einen Teil. Ich weiss ungefähr, was passiert ist, aber 

nicht genau, welche Gefühle oder Details in dem Moment gemeint sind. Wenn zum Beispiel 

erzählt wird, dass sie im Dorf waren und etwas passiert ist, kann es sein, dass ich einige 

Punkte nicht verstehe. Aber ungefähr weiss ich, worum es geht und was passiert ist.  

E: Wieso sprichst du sie selbst nicht?  

C: Es gibt nicht viele, die die Sprache sprechen. Die Leute wissen von vornherein, dass ich 

sie nicht kann. Ich habe es bei meinen Eltern versucht, aber es geht immer ins Türkische über, 

weil sie die Sprache nicht aktiv sprechen. Sie reden lieber mit Leuten, die die Sprache wirklich 

beherrschen. Niemand ist bereit, mit jemandem zu sprechen, der sie nur ein wenig spricht. In 

meiner Umgebung gibt es sehr wenige. Mein Vater kann die Sprache sehr gut, aber er hat 

nicht die Geduld, mit mir Übungen zu machen.  

E: […] Hast du Interesse, die Sprache aktiv zu lernen und wenn ja, warum oder warum 

nicht?   

[…] 

C: Ja, schwer. Ich habe ein paar Mal versucht, die Sprache in einem Sprachkurs zu lernen. 

Interesse habe ich auf jeden Fall, aber ich finde die Zeit nicht dazu. Einen Sprachkurs zu 

finden, der zeitlich passt und regelmässig stattfindet, ist schwierig. Meine Erfahrung ist, dass 

ein Kurs mit 15 Teilnehmern beginnt und am Ende nur noch zwei bleiben, dann wird der Kurs 

beendet. Interesse ist auf jeden Fall hundertprozentig vorhanden.  

E: Gibt es deiner Meinung nach einen Sprachverlust in deiner Generation? Wenn ja, was 

denkst du darüber? 

C: Einen Sprachverlust gibt es auf jeden Fall, in meiner Generation zu 100 Prozent. Ich kenne 

keinen Jugendlichen, der die Sprache im Alltag spricht. Treffen sie ältere Menschen, führen 

sie vielleicht kurz ein kleines Gespräch auf Zaza, danach wechseln sie ins Türkische. Zwei 

meiner Freunde sprechen mit ihren Eltern Zaza, im Alltag mit anderen aber kaum.  

[…] 

E: Welche Rolle spielen soziale Medien für dein Verhältnis zur Sprache?  

C: Soziale Medien spielen aktuell eine grosse Rolle. Den Mahîr kennst du ja und den Eren aus 

Hamburg. Bei Eren habe ich zum Beispiel gesehen, dass bei seinem Live-TikTok schon etwa 

60 Leute zugeschaut haben. Er macht das nicht regelmässig, aber man sieht die Likes bei 

seinen Videos. Eren hat eine grosse Sache gestartet. Mahîr leistet ebenfalls gute Arbeit, er hat 

einen Discord-Server, bei dem verschiedene Dialekte verbunden werden. Er erklärt, wie 

Wörter in Dersim, Bingöl oder Diyarbakir unterschiedlich ausgesprochen werden und erzählt 

dazu die Herkunft und Geschichten. Soziale Medien ermöglichen, dass man schnell und 

einfach über kurze Videos lernen kann, ohne einen Sprachkurs zu besuchen. Ausserdem 

dienen die Videos wie ein Archiv. Wer später Wörter lernen möchte, kann sie sich bei Mahîr 

auf TikTok ansehen und die Bedeutung lernen. Ich finde, dass die Sprache dadurch vom 



60 
 

Sprechen her verloren gehen könnte, aber schriftlich und medial erhalten bleibt. Selbst in 30 

Jahren könnte jemand die Sprache lernen, auch wenn er sie nicht mit vielen anderen sprechen 

kann. Dazu zählen Musik, YouTube und Spotify. Wenn man das noch erweitert und Inhalte 

übersetzt, sind wir gut dran, müssen aber noch mehr Leute aktiv einbinden. Ich finde das richtig 

gut.  

[…] 

E: Fühlst du dich ohne aktives Sprechen manchmal weniger zugehörig zur 

Herkunftskultur und warum?  

C: Das ist eine sehr schwere Frage. Ja, auf jeden Fall. Bei uns in der Gemeinde wird das Hızır-

Cem auf Zazaki durchgeführt. Dabei fühle ich mich weniger zugehörig, weil ich nur zur Hälfte 

verstehe, worum es geht. Auch bei Musik, zum Beispiel Liebesliedern, verstehe ich die 

Geschichten nicht vollständig, das fehlt. Wenn mein Vater sagt, das ist ein ganz anderes 

Gefühl, oder wenn ich sehe, wie andere es fühlen, fühle ich es nicht genauso. Bei den 

Gefühlen merke ich das deutlich. Bei der Kultur finde ich nicht, dass ich etwas verpasse. Ich 

nehme viele kulturelle Werte auch ohne die Sprache mit. Aber es fehlt etwas, die Sprache ist 

sehr wichtig. Ein Cem auf Kirmancki ist anders als auf Türkisch. Auch in einem Dorf mit älteren 

Leuten fühle ich mich teilweise ausgeschlossen. Deshalb ja, teilweise wirklich.  

[…] 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



61 
 

Anhang 1.8: Transkript Interview mit Pervin Aydoğdu vom 5. August 2025 

Dieses Interview wurde vom Türkischen ins Deutsche übersetzt und kann dementsprechend 

nicht eins zu eins der Wortwahl von Pervin Aydoğdu entsprechen.  

[…] 

E: Haben Sie als Kind Zazaki verstanden, aber wenig gesprochen? Woran lag das? 

P: Meine Kindheit habe ich im Dorf verbracht. Genauer gesagt, unser Dorf ist Hozat. Das Dorf 

meiner Mutter heisst Arzunik, das meines Vaters ist ein anderes. Meine Eltern konnten gut 

Zazaki sprechen. Zu Hause wurde Zazaki gesprochen. Ich habe alles verstanden. Als wir in 

die Schule kamen, wurde uns gesagt, dass in der Schule Türkisch gesprochen wird und 

Türkisch die Hauptsprache sein muss. Es war wie ein Verbot. Deshalb hatten wir als Kinder 

Angst, Zazaki zu sprechen. Es gab Druck von der Regierung, vom Staat oder von der 

Gemeinde. Dadurch haben wir die Sprache nicht richtig gelernt. Wenn meine Eltern sprachen, 

habe ich verstanden, was sie meinten, aber ich konnte keine eigenen Sätze bilden.  

E: Warum sprechen Sie heute aktiv Zazaki?  

P: In der heutigen Zeit äussern die Menschen sich mehr, sie akzeptieren manchen Druck nicht 

mehr und können dagegen wehren. 

E: Gab es Situationen, in denen Sie bewusst Türkisch oder eine andere Sprache statt 

Zazaki verwendet haben und warum?  

P: Der Grund war das Verbot. Ich habe Türkisch statt Zazaki benutzt. Unsere Sprache ist sehr 

schön. Ich hätte sie gerne wie meine Muttersprache gesprochen. Man muss auch Türkisch 

können. Ein Sprichwort sagt, eine Sprache ist ein Mensch. Ich möchte Türkisch, Deutsch, 

Englisch, Spanisch, Kurdisch und Zazaki sprechen. Mein Deutsch ist nicht gut, genauso wie 

mein Zazaki.  

E: Wie fühlen Sie sich, wenn Sie Zazaki hören, es aber nicht aktiv sprechen können?  

P: Ich fühle mich minderwertig, es macht mich traurig. Ich streite mit mir selbst, weil ich meine 

Muttersprache nicht spreche. Ich bin wütend auf mich und sage, ich kann sie lernen. Die 

Sprache ist in meiner Kindheit geblieben. Vielleicht könnte ich sie sprechen, wenn ich mich 

mehr bemühe.  

[…] 

E: Gibt es Momente, in denen Sie sich wünschen, Zazaki besser zu sprechen?  

P: Ja, natürlich. Es ist meine Muttersprache. Ich bin in dieser Gemeinschaft geboren. Ich hätte 

ihre Kultur gerne weitergeführt und sie meinen Kindern beigebracht.  

E: Haben gesellschaftliche oder politische Einflüsse wie Schule, Migration oder Politik 

dazu geführt, dass Sie Zazaki weniger nutzen?  

P: Ja, genau das war es. Schule, Regierung, Migration. Wenn ich im Dorf geblieben wäre, 

hätte ich fliessend Zazaki gesprochen. Türkisch hätte ich vielleicht gar nicht gelernt, weil wir in 

der Kleinstadt lebten.  

E: Was kann man tun, um Zazaki in Zukunft zu bewahren?  

P: Ihr jungen Leute, die sich dessen bewusst sind, solltet Kurse und Bildungsangebote 

eröffnen, auch in den sozialen Medien. So wie es Online-Kurse auf Deutsch oder Englisch 

gibt, könnte man das für Zazaki ausbauen. Ich denke, das ist möglich.  



62 
 

Anhang 1.9: Transkript Interview mit Hüseyin Aydoğdu vom 5. August 2025  

[…] 

E: Haben Sie Zazaki in Ihrer Kindheit verstanden, aber nur wenig gesprochen? Woran 

lag das?  

H: Ich spreche Kurdisch. Zazaki ist normalerweise nicht meine Muttersprache. Ich komme aus 

Mazgirt. Dort spricht ein grosser Teil Kurdisch, teilweise auch Zazaki oder Kirmancki, wie man 

es nennt. Als Kind habe ich Kurdisch gesprochen und Zazaki nur von meinen Grosseltern 

gehört. Sie sprachen miteinander Zazaki oder Kurmanji. Meine Oma kam aus Nazmir, mein 

Opa aus Mazgirt. Wenn sie miteinander sprachen oder schimpften, benutzten sie Zazaki. Mit 

Zazaki hatte ich auch während der Grundschule zu tun. Ich war ein Jahr bei meinem Bruder 

in Pano, dort sprachen die Leute Zazaki miteinander. Auch zwei Jahre in der Mittelschule in 

Tunceli kommunizierten die Leute zu etwa 80 Prozent auf Zazaki. Der Klang ist mir also 

vertraut, auch von meinen Grosseltern. Das ist meine Geschichte zu Zazaki. Ich finde die 

Sprache sehr interessant.  

E: Warum sprechen Sie die Sprache heute nicht mehr aktiv?  

H: Ich hatte schon angefangen, online kurz teilzunehmen, aber dazwischen kam eine stressige 

Zeit und ich habe aufgehört. Ich werde wahrscheinlich auch bei den anderen Kursen wieder 

teilnehmen. Die Sprache interessiert mich sehr und in meiner Umgebung habe ich viele 

Freunde und Bekannte, die Zazaki sprechen.  

E: Gab es Situationen, in denen Sie lieber Türkisch oder eine andere Sprache verwendet 

haben und warum?  

H: Türkisch musste ich lernen. In der Grundschule gab es keine andere Möglichkeit. Die 

Muttersprache war verboten, weder Zazaki noch Kurdisch war erlaubt. Wer die Muttersprache 

sprach, wurde bestraft, zum Beispiel mit dem Holzstock auf die Hand oder Ohrenziehen.  

E: Wie fühlen Sie sich, wenn Sie Zazaki hören, aber nicht aktiv sprechen können?  

H: Wir hören es, teilweise aktiv, aber nur etwa zu zehn Prozent. Ich kann ein bisschen 

kommunizieren, aber bei schwierigen Themen geht es nicht.  

E: Wie fühlst du dich, wenn du die Sprache nur hören, aber nicht sprechen kannst?  

H: Einerseits schmerzt es, andererseits besteht das Interesse, die Sprache zu sprechen oder 

zu hören. Gleichzeitig entsteht ein merkwürdiges Gefühl, weil die Sprache nicht gelehrt wurde. 

Wäre sie in der Schule vermittelt worden, wäre es optimal gewesen. Da sie verboten war, gibt 

es eine tragische Historie. Dass sie langsam verloren geht, ist nicht akzeptabel.  

E: Gibt es Momente, in denen du dir wünschst, Zazaki besser zu sprechen?  

H: Ich möchte die Sprache besser sprechen. Mir fehlen die Grundkenntnisse, man muss von 

A bis Z anfangen. Ich plane, einen Online-Kurs oder einen Vor-Ort-Kurs zu besuchen.  

E: Haben gesellschaftliche oder politische Einflüsse dazu geführt, dass Sie die Sprache 

weniger genutzt haben, zum Beispiel Schule, Migration oder Politik?  

H: In der Schule war es nicht möglich, Zazaki zu sprechen. Es war verboten. Offiziell durfte die 

Sprache nicht genutzt werden, nur untereinander. Eine Sprache kann nicht lebendig bleiben, 

wenn sie mit dem Holzstück verboten wird. In der Öffentlichkeit, in Schulen oder Ämtern war 

es nicht erlaubt. Heute ist es einigermassen möglich. Damit eine Sprache lebendig bleibt, muss 

sie systematisch gefördert werden. Das ist derzeit nicht ausreichend organisiert.  



63 
 

E: Was denken Sie, wie man die Sprache in Zukunft bewahren kann? 

H: Die Sprache muss systematisch unterstützt und erlaubt werden. Menschen sollen ihre 

Muttersprache sprechen können. Wenn die Muttersprache verboten ist, wird die Entwicklung 

blockiert. Es betrifft nicht nur Zazaki, sondern auch andere kurdische Sprachen. Hätte ich 

meine Muttersprache perfekt gesprochen, hätte ich auch andere Sprachen besser gelernt. In 

Deutsch fehlt mir trotz meines Studium in Deutschland etwas. Wer die Muttersprache spricht, 

hat andere Möglichkeiten und Gefühle. Wird die Muttersprache verboten, ist es, als wolle man 

laufen, obwohl ein Bein verletzt ist. Die Sprache sollte reibungslos erlernt werden können. 

Verbote verhindern freien Ausdruck. Politisch ist das Chaos ohne Ende.  

[…] 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



64 
 

Anhang 1.10: Transkript Interview mit Yasemin Polat vom 5. August 2025 

Dieses Interview wurde vom Türkischen ins Deutsche übersetzt und kann dementsprechend 

nicht eins zu eins der Wortwahl von Yasemin Polat entsprechen. 

[…] 

E: […] Hast du in deiner Kindheit Zazaki verstanden, aber nur wenig gesprochen? 

Woran lag das?  

Y: Es war verboten. Meine Eltern konnten Zazaki und Türkisch, aber sie durften Zazaki nicht 

sprechen.  

E: Warum hast du später nicht aktiv Zazaki gesprochen? 

Y: Ich kann es nicht sprechen. Ich will es, aber ich verstehe nur zwei bis drei Wörter.  

E:  Hast du früher du auch nicht gesprochen?  

Y: Ja, es war verboten. Ich habe in den 80ern in Dersim gelebt. 

E: Gab es Situationen, in denen du Türkisch oder eine andere Sprache bevorzugt hast 

statt Zazaki und warum? 

Y: Ich würde gerne meine Muttersprache sprechen. 

E: Aber du hast damals Türkisch gelernt, richtig?  

Y: Ja. 

E: Und wenn du Zazaki gehört hast, wie war das für dich? Ihr habt es gehört, aber nicht 

aktiv gesprochen. Wie hat sich das angefühlt?  

Y: Es hat sich unvollständig angefühlt.  

E: Gab es Momente, in denen du dir gewünscht hast, Zazaki besser sprechen zu 

können?  

Y: Ja. 

E: Haben gesellschaftliche oder politische Einflüsse wie Schule, Migration oder Politik 

dazu geführt, dass du Zazaki weniger benutzt hast?  

Y: Ja, es war verboten. Die 80er waren schlechte Zeiten.  

E: Und nach der Auswanderung? Bis zu welchem Alter hast du in Dersim gelebt?  

Y: In Dersim habe ich die Grundschule abgeschlossen, dann bin ich weggegangen.  

E: Dann bist du nach Deutschland gekommen?  

Y: Ja. 1981.   

E: Was kann man tun, damit Zazaki in Zukunft gesprochen wird?  

Y: Ich würde alles dafür tun. Ich will lernen. Ich komme aus Dersim. Ich bin auch im Vorstand.  

E: Und was kann man für kleine Kinder tun, damit sie die Sprache lernen und nicht 

verloren geht? 

Y: Genau darum bemühe ich mich. Wir gehen in Kulturzentren und versuchen, Projekte oder 

Aktivitäten zu organisieren, damit die Sprache nicht verloren geht. Ich engagiere mich auch 



65 
 

bei Festen und Veranstaltungen, um Zazaki zu sprechen und weiterzugeben. Die Sprache ist 

ein wichtiger Teil unserer Kultur und es ist mir wichtig, dass sie erhalten bleibt. 

[…] 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



66 
 

Anhang 1.11: Transkript Interview mit Uğur Canpolat vom 5. August 2025 

[…] 

E: Verstehst du die Sprache gut, wenn andere sie sprechen?  

U: Ich verstehe die Sprache zu etwa 80 Prozent. Die Alltagssprache verstehe ich besser. Ich 

hatte viel Kontakt zur Kultur, habe Musik gemacht und war oft mit Leuten zusammen, die die 

Sprache aktiv sprechen. Dabei habe ich Praxis und Vokabeln gelernt. Trotzdem habe ich bei 

vielen Wörtern Probleme und muss nachdenken oder nachschauen. Insgesamt verstehe ich 

die Sprache gut.  

E:  Warum sprichst du die Sprache selbst nicht?  

U: Ich habe nie aktiv Zazaki gelernt. Als Kind wurde nie direkt mit mir gesprochen. Meine 

Eltern, Grosseltern und Familie sprachen untereinander, aber nicht mit mir. Ab und zu musste 

ich einzelne Wörter nachsprechen, das war alles. Niemand hat mit mir gesprochen oder es 

gefördert. Es hat sich nie das Gefühl entwickelt, dass ich mich auf Zazaki mit jemandem 

austauschen oder verbinden kann. Mit der Zeit entstand eine innere Hemmung, weil ich das 

Gefühl hatte, nicht richtig dazuzugehören. Diese Hemmung blieb bis ins Erwachsenenalter 

bestehen. Egal, wie gut ich die Sprache verstehe oder mich damit beschäftige, es ist wie beim 

Fahrradfahren. Man kann die Theorie verstehen, aber sie tatsächlich anzuwenden erfordert, 

eine Hemmung zu überwinden. Das habe ich nie geschafft.  

E: Du bist in Deutschland geboren, oder?  

U: Ja, ich bin in Deutschland geboren.  

E: Dann hast du es von zu Hause passiv mitgehört und verstanden.  

U: Zuerst habe ich Zazaki über den häuslichen Sprachgebrauch mitgehört, wie die Familie 

untereinander sprach. Später erschienen die ersten Medien auf Zazaki. Es gab vereinzelt 

Fernsehprogramme und in Darmstadt ein Radioprogramm, das mein Onkel einmal oder 

zweimal pro Woche machte. Dann kam Musik auf Kassetten und CDs von Metin Kemal 

Kahraman, Serdar und anderen. Später folgten Ahmet Aslan, Mikail Aslan, Umutalica und 

weitere Künstler. So wuchs der Kontakt zur Sprache über Kunst und Kultur, nicht nur über den 

häuslichen Gebrauch. Anfangs war der Hauptkontakt jedoch das Zuhause.  

E: Hast du Interesse, die Sprache aktiv zu lernen? Wenn ja, warum und wenn nicht, 

warum nicht?  

U: Ich habe grundsätzlich Interesse. Es fehlt mir etwas, eine Sehnsucht, die Sprache zu 

sprechen. Sie verbindet mich mit meiner Familie, meiner Herkunft und meiner kulturellen 

Identität, die mir fehlt. Das lässt sich durch nichts anderes ausgleichen. Ich möchte die 

Sprache lernen, um eine stärkere Verbindung aufzubauen, mich selbst vollständiger zu fühlen 

und Zugang zu meiner Kultur zu haben. Andererseits habe ich meine Identität ohne die 

Sprache entwickelt. Sie ist ein Teil meiner Herkunft, aber je älter man wird, desto mehr prägt 

man seine Persönlichkeit und eigene Identität durch andere Dinge wie Beruf, Familie oder 

Hobbys. Mit der Zeit ist mein Bedürfnis, die Sprache zu lernen, weniger geworden, weil ich 

diese Lücken nicht vollständig füllen kann. Es hat keinen praktischen Nutzen mehr für mich. 

Früher hätte es mir Zugang zu Texten oder Musik in Dersim ermöglicht, aber jetzt fehlt mir die 

Zeit und Gelegenheit, mich damit zu beschäftigen, sodass das Bedürfnis weiter abnimmt.  

E: Hast du auf Zazaki Musik gemacht? 



67 
 

U: Ja, ich habe fast gar nicht gesungen. Ich habe aber mit einigen Künstlern, mit denen ich 

lange befreundet war, Musik gemacht. Sie haben es hauptberuflich gemacht, ich nur 

nebenberuflich oder hobbymässig.  

E: Gibt es deiner Meinung nach einen Sprachverlust in deiner Generation? Wenn ja, was 

denkst du darüber?  

U: Ja, definitiv gibt es einen Sprachverlust. Die Sprache ist in meiner Generation fast nicht 

mehr vorhanden. Zwischen der Generation meiner Eltern und meiner ist sie weitgehend 

verloren gegangen. Die jüngeren Leute, die jetzt heranwachsen, haben noch weniger 

Verbindung dazu. Das ist schade, weil ein kultureller und geschichtlicher Schatz verloren geht. 

Die Sprache ist ein Teil unserer Lebensgeschichte, insbesondere für Menschen aus dieser 

Region. Egal, wie sehr wir uns über die Generationen eine andere Identität aufbauen, dieser 

Teil geht verloren. Jetzt leben wir in Europa, in 100 Jahren könnten vielleicht alle in Kanada 

sein, […]. Es ist schade, dass das verloren geht.  

E: Würdest du an einem Sprachkurs teilnehmen, wenn es in deiner Nähe ein Angebot 

gäbe?  

U: Ich würde wahrscheinlich an keinem Kurs teilnehmen. Mein Vater bietet Sprachkurse auch 

online an, wobei das von unserer persönlichen Beziehung abhängt. Es gibt Angebote in der 

Region, aber ich nehme daran nicht teil. 

E: Welche Rolle spielen soziale Medien für dein Verhältnis zur Sprache?  

U: Mein Kontakt mit der Sprache findet mittlerweile fast nur noch über soziale Medien statt.  

Es gibt Seiten, die Inhalte auf Zazaki anbieten, sei es Musik, Videos von älteren Leuten oder 

junge Leute, die versuchen, die Sprache zu sprechen und einzelne Lektionen zu geben. Ich 

finde das eine grossartige Sache und einen möglichen Weg, die Sprache wieder stärker ins 

Bewusstsein zu rücken. Es ist allerdings schwer, weil solche Inhalte nicht viel Aufmerksamkeit 

auf sozialen Medien erhalten. Trotzdem finde ich es gut, dass es sie gibt 

E: Fühlst du dich ohne aktives Sprechen manchmal weniger zugehörig zu deiner 

Herkunftskultur? Wenn ja, warum? 

U: Ja, definitiv, weil die Verbindung fehlt.  Der Zugang zur Sprache, zum Lebensgefühl, zu den 

Geschichten, Liedern und der ganzen Kultur ist stark begrenzt. Es ist, als würde man alle nur 

durch den Fernseher betrachten. Die Geschichte kann ins Türkische übersetzt werden, aber 

dabei geht viel verloren. Das echte Gefühl, das Sprache und Kultur vermitteln, fehlt.  

[…]  

 

 

 

 

 

 

 

 



68 
 

Anhang 1.12: Transkript Interview mit Duygu Canpolat vom 6. August 2025 

[…]  

E: Verstehst du die Sprache gut, wenn andere sie sprechen?  

D: Ich würde sagen, dass ich sie gut verstehe, wenn andere sie sprechen, zumindest den 

alltäglichen Sprachgebrauch und das, was sie mitbekommen haben.  

E: Warum sprichst du die Sprache selbst nicht?  

D: Ich spreche meine Muttersprache nicht, weil wir sie zu Hause nicht als Erstsprache gelernt 

haben. Ich habe zuerst Türkisch gelernt und etwa zeitgleich auch Deutsch. Unsere 

Muttersprache haben wir nicht gelernt und nicht untereinander gesprochen, zumindest meine 

Eltern nicht mit uns.  

E: Hast du Interesse, die Sprache aktiv zu lernen? Wenn ja, warum und wenn nicht 

warum nicht?  

D: Das Interesse ist da. Ich habe mehrere Jahre lang freiwillig einen Sprachkurs besucht. Es 

ist jedoch sehr mühsam, ein muttersprachliches Niveau zu erreichen, wenn man die Sprache 

nicht aktiv mit anderen in der Umgebung spricht. Sätze kann ich bilden, passiv verstehe ich 

viel. Aber so fliessend wie Deutsch oder Türkisch spreche ich die Sprache nicht.  

E: Gibt es deiner Meinung nach einen Sprachverlust in deiner Generation? Wenn ja, was 

hältst du davon? 

D: Es gibt definitiv einen Sprachverlust. Das wird auch prognostiziert. Ein Verein, der sich mit 

Minderheitensprachen beschäftigt, hat unsere Sprache ebenfalls aufgeführt. Ich sehe die 

Zukunft so, dass unsere Sprache verloren geht, denn in meiner Generation kenne ich fast 

niemanden, der sie fliessend spricht. Das ist schade, weil damit auch Identität, Kultur und 

Tradition verloren gehen. Ich bin sicher, dass es in Zukunft weiterhin zu Sprachverlust kommen 

wird.  

E: Würdest du an einem Sprachkurs teilnehmen, wenn es in deiner Nähe ein Angebot 

gäbe?  

D: Ja, ich habe das bereits gemacht. Bevor ich geheiratet habe, habe ich über längere Zeit an 

einem Sprachkurs teilgenommen. Der Kurs war auch nicht in der Nähe, aber ich habe die Fahrt 

auf mich genommen, weil Motivation und Interesse da waren, die Sprache zu lernen. Es ist 

ein Teil davon, dass meine Sprache verloren geht und ich sie meinen Kindern nicht beibringen 

kann, was ich sehr schade finde. 

E: Welche Rolle spielen soziale Medien für dein Verhältnis zur Sprache?  

D: Mittlerweile spielen soziale Medien eine ziemlich grosse Rolle, würde ich sagen. Zum 

Beispiel gibt es auf Instagram Selbstlernseiten, auf denen man einzelne Wörter, Vokabeln oder 

kulturelle Kontexte lernen kann. Ein Linguist postet dort sehr viel über die Sprache, dem ich 

folge, ebenso wie anderen ähnlichen Seiten.  So wird die Sprache sichtbar gemacht und das 

beeinflusst mein Verhältnis dazu. Ausserdem finde ich, dass Sprachen im Kontext sozialer 

Medien generell eine wichtige Rolle spielen.   

 

 

E: Fühlst du dich ohne aktives Sprechen manchmal weniger zugehörig zu deiner 

Herkunftskultur? Wenn ja, warum?  



69 
 

D: Ja, definitiv. Vor allem, wenn man in die Heimat geht und die eigene Verwandtschaft besucht 

und nicht aktiv spricht. Meistens reden die Älteren oder eine Generation über uns fliessend 

untereinander, da fühlt man sich ausgeschlossen. Auch innerhalb der Familie ist das so. Bei 

uns haben meine Eltern untereinander oder ihren Eltern viel die Sprache genutzt. Dabei hatte 

ich das Gefühl, ausgeschlossen zu sein. Ein grosser Teil unserer Herkunftskultur, also auch 

die Sprache, geht dadurch verloren. Natürlich fühlt man sich dann weniger zugehörig. 

[…] 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



70 
 

Anhang 1.13: Transkript Interview mit Ilyas Arslan vom 11. August 2025 

[…]  

E: Wie würdest du den Unterschied zwischen aktiven Sprechern und passiven 

Verstehenden definieren?  

I: Aktive und passive Sprecher lassen sich deutlich unterscheiden. Beide verstehen die 

Sprache, aber passive Sprecher können kaum oder nur sehr begrenzt etwas ausdrücken. Sie 

können nicht aktiv kommunizieren. Man unterscheidet diejenigen, die die Sprache sprechen, 

von denen, die sie nur verstehen.  

E: Welche Rolle spielen Familie, Schule, Medien und Politik beim Spracherhalt?  

I: Politik spielt eine sehr grosse Rolle, besonders in einem Land wie der Türkei, da sie vieles 

bestimmt. Historisch betrachtet steht die Politik an erster Stelle, weil Minderheitensprachen 

wie Zaza durch politische Unterdrückung stark eingeschränkt wurden. Heute kämpfen sie 

darum, zu überleben. Auch die Familie ist wichtig. Viele Familien haben aufgrund der 

Vergangenheit Angst vor politischer Repression. Lange Zeit waren Minderheitensprachen 

verboten, Kinder durften sie nicht lernen, oft aus Schutzgründen. Auch heute ist diese Angst 

noch spürbar, wenn auch nicht so stark wie vor 20 oder 30 Jahren. Bildung spielt ebenfalls 

eine Rolle, da das Bildungssystem stark von der Politik abhängt. In der türkischen Verfassung 

ist nur Türkisch als offizielle Unterrichtssprache festgelegt. Minderheitensprachen dürfen nicht 

als Bildungssprache verwendet werden. Zusammengefasst sind die wichtigsten Faktoren für 

den Spracherhalt Politik, Familie und Bildung.  

E: Lässt sich in Dersim ein Sprachverlust feststellen? Wenn ja, kannst du ihn mit Zahlen 

belegen? Gibt es Studien dazu, die ich kennen sollte?  

I: Ja, den Sprachverlust kann man deutlich auf den Strassen in Dersim sehen. Die meisten 

Leute sprechen Türkisch. Ich weiss nicht genau, wie viel Prozent, aber mehrheitlich sprechen 

sie kein Zazaki. An der Universität Munzur haben wir dazu Fachstudien durchgeführt, einmal 

2016, einmal 2020. Dabei konnten wir feststellen, dass die jüngeren Generationen die Sprache 

grösstenteils nicht verstehen, höchstens einzelne Wörter. Die mittlere Generation kann sie 

verstehen, aber nicht sprechen. Ältere Menschen über 50 können gut kommunizieren. Ein 

Tendenz ist, dass sich Türkisch durchsetzt. Wirtschaftliche Entwicklung und Bildung werden 

mit Türkisch verbunden, weil entsprechende politische Massnahmen betrieben wurden. Wer 

gut Türkisch kann, hat alle Möglichkeiten, andere Sprachen werden abgewertet. Die Politik hat 

dies in den Köpfen der Menschen verankert. Bildungssprache steht oben, lokale Sprachen wie 

Zazaki werden als wenig nützlich betrachtet. Viele denken, dass Zazaki keinen Nutzen hat und 

man besser Türkisch lernen sollte. Unsere Studien zeigen, dass emotionale Bindung und 

Identität bei Jugendlichen vorhanden sind, aber der Wille, die Sprache zu lernen, fehlt. Wir 

haben mehrere Kurse angeboten, doch sie werden kaum angenommen, weil viele denken, 

Zazaki werde in der Zukunft nicht benötigt. Die Situation ist daher kritisch.  

E: Welche historischen und politischen Faktoren haben den Sprachverlust in Dersim 

besonders beeinflusst?  

I: Es gibt viele historische Momente, die den Sprachverlust beeinflusst haben. Der erste ist 

Dersim 1937-38. Das wird unterschiedlich bewertet, einige nennen es Genozid, andere etwas 

anderes. Viele Menschen wurden getötet oder vertrieben. Viele lebten im Exil, gezwungen, 

anders weiterzuleben. Einige kehrten zurück und lebten wieder wie zuvor, sprachen die 

Sprache und pflegten die Religion. Schlimmer war 1994, als Menschen gezwungen wurden, 

ihre Dörfer ohne Unterkunft oder Umsiedlung zu verlassen. Viele kehrten nie zurück. Heute 

sind die Dörfer leer und wo Menschen nicht zurückgekehrt sind, ist die Sprache gefährdet. Das 



71 
 

war ein direkter Angriff auf Sprache, Kultur und Religion. Wer weit weg von den historischen 

Gebieten lebt, kann Traditionen und Sprache kaum pflegen. Pilgerorte wie Düzgün Baba oder 

Munzur Baba sind eng mit der Sprache verbunden. 1994 war daher noch zerstörerischer. Es 

gibt zwar eine Tendenz, die Sprache wieder zu lernen, aber der Wille ist zu schwach. Es fehlen 

ausreichende Gründe, die Sprache gründlich zu lernen.  

E: Wie schätzt du die aktuelle Vitalität der Zaza-Sprache in Dersim und in der Diaspora 

ein?  

I: In Dersim und der Diaspora gibt es kleine Bewegungen zur Zaza-Sprache, die jedoch meist 

nicht dauerhaft sind. In Diaspora gab es Dersim-Vereine und Sprachkurse, teilweise online. 

Ich habe selbst zehn Jahre in Köln unterrichtet. Dauerhaft funktioniert es jedoch nicht, weil 

Institutionen, offizielle Finanzierung oder Motivation fehlen. Ein paar Einzelpersonen haben 

die Sprache in Kursen gelernt und kommunizieren damit, aber mehrheitlich hat es nicht 

funktioniert. In Dersim ist die Lage dramatischer. An der Volkshochschule gibt es eine offiziell 

eingestellte Lehrerin und kostenlose Sprachkurse, doch niemand meldet sich an. Einzelkurse 

im Gemeindehaus dauerten ebenfalls nicht lange. Ein erfolgreicher Kurs fand im Rathaus statt, 

wo Kinder Musik und Zaza-Lieder lernten, doch nach Änderungen in der Verwaltung wurde 

das wieder eingestellt. Zurzeit läuft kaum etwas effektiv, aber das muss nicht für die Zukunft 

gelten. Die Entwicklung hängt stark von der Landespolitik ab. Wenn die Politik Massnahmen 

unterstützt, kann sich schnell etwas ändern. Die Sprache ist noch lebendig, grösstenteils 

dokumentiert und archiviert, daher gibt es Hoffnung für die Zukunft.  

E: Welche Rolle spielen Migration und Urbanisierung beim Sprachgebrauch?  

I: Migration spielt eine grosse Rolle. Die Sprache ist eng mit dem ursprünglichen Sprachgebiet 

verbunden, wo die Menschen gelebt haben. Zaza ist stark mit der Religion, insbesondere dem 

Alevitentum, verbunden. Die beiden Elemente bilden eine Einheit und die Menschen nennen 

sich Kirmancki, also Zaza-Sprecher und Aleviten. Wenn Menschen das Gebiet verlassen, geht 

vieles verloren. Das ist normal, wenn Gruppen in Grossstädte in der Türkei oder Europa 

ziehen. Teilweise kommunizieren sie in ihrer Sprache, aber in politischen oder anderen 

Kontexten wird automatisch Türkisch genutzt. Migration beeinflusst die Sprache stark und führt 

dazu, dass sie mehr und mehr verloren geht.   

E: Wie bewertest du die Wirkung moderner Medien auf die Sichtbarkeit und den Erhalt 

der Sprache?  

I: Moderne Medien haben grosse Wirkung, wenn man sie gut nutzt. Auf Facebook gibt es 

derzeit viele Gruppen, die sich mit der Sprache beschäftigen. Durch moderne Medien kommen 

Gruppen zusammen, zum Beispiel Literaturwissenschaftler oder Personen, die in Zaza 

schreiben oder weiterhin schreiben. Das wirkt sehr positiv. Negativ ist, dass es nicht genug 

Fachleute oder Institutionen gibt, die die Sprache pflegen. Fachleute könnten beispielsweise 

Wortsammlungen und kulturelle Dokumente archivieren oder veröffentlichen. Ohne 

professionelle Pflege werden oft falsche Informationen verbreitet. Ansonsten bringen die 

Medien die Menschen zusammen. Online-Kurse und Diskussionsplattformen fördern die 

Kommunikation. Ein Nachteil ist, dass manche Gruppen politisch stark engagiert sind, was zu 

Auseinandersetzungen führen kann. Insgesamt überwiegen jedoch die positiven Wirkungen.  

E: Gibt es aus deiner Sicht erfolgreiche Strategien zur Revitalisierung der Zazaki-

Sprache?  

I: […] Es gibt ein paar Projekte, zum Beispiel ein Podcast-Projekt, Kurse und andere Initiativen. 

Einzelprojekte bringen jedoch wenig voran. Nur kleine Gruppen können begrenzte Ergebnisse 

erzielen. Für wirklichen Fortschritt ist staatliche Finanzierung nötig. Revitalisierung ist durch 

die Einführung von Mehrsprachigkeit in der Bildung möglich. Es gibt noch kein Standard-



72 
 

Zazaki oder ein einheitliches Alphabet. Unterschiedliche Gruppen nutzen verschiedene 

Alphabete. Die Sprache sollte von der Grundschule bis zum Studium in der Bildung integriert 

werden, sodass Kinder und Jugendliche sich zweisprachig entwickeln können. Zu Hause 

sprechen ist wichtig, aber vieles hängt zusammen. Mehrsprachige Bildung beeinflusst auch 

Familien. Ängste nehmen ab, Vertrauen in die Gesellschaft steigt und die Sprache wird zu 

Hause gesprochen. Entscheidend ist die Politik. Wenn die Politik den Weg freimacht, kann die 

Sprache revitalisiert werden. Die Sprache lebt noch, daher ist das möglich.  

E: Welche langfristigen Folgen hat es für eine Gemeinschaft, wenn viele die Sprache 

nur noch passiv verstehen?  

I: Wenn die Sprache nur passiv beherrscht wird, ist die nächste Generation oft gar nicht mehr 

fähig zu sprechen. In zwei bis drei Generationen wird die Sprache aussterben. Die passiven 

Sprecher müssen aktiv sprechen, damit die nächste Generation die Sprache lernt. Solange 

die nicht sprechen, wird die Sprache nicht weitergegeben. […] 

E: Wie schätzt du die Zukunft dieser Sprache in der Region ein?  

I: […] Jungen Leute suchen nach Identität. In der Vergangenheit har die Politik viel 

durcheinandergebracht. Viele fragen sich, wer sie sind und wo sie hingehören. Oft lautet die 

Antwort, ich bin ein Mensch. Das bedeutet, sie haben keine klare Identität; ihre Identität wurde 

teilweise zerstört. In der Region ist die Situation unklar. In der Türkei ist alles wechselhaft. 

Kommt gute Politik, könnten lokale Gemeinschaften, sowohl religiös als auch sprachlich, 

gefördert werden, was für das ganze Land positiv wäre. Zurzeit können die Menschen die 

Sprache und Kultur kaum selbst erhalten oder weitergeben. Es sieht momentan nicht danach 

aus, dass die Sprache aktiv gepflegt wird.   

E: Gibt es Projekte oder Initiativen, die bereits positive Effekte zeigen?  

I: Es gibt kleine Effekte, aber keine grossen. Am bedeutendsten ist, dass das Fach Zaza-

Sprache und Literatur an den Universitäten Munzur und Bingöl seit 13 Jahren angeboten wird. 

Man kann es studieren und offiziell gibt es inzwischen etwa 40 Lehrer, die im Lehramt 

angestellt sind. Sie unterrichten Zaza-Sprache als Wahlfach mit zwei Wochenstunden. Das ist 

das grösste Projekt. Darüber hinaus existieren nur kleine Initiativen wie Sprachkurse oder 

Gemeinschaften. […] Das einzige wirklich grosse Projekt bleibt daher die universitäre 

Ausbildung von Lehrern, die Zaza-Sprache in den Schulen unterrichten.  

E: Seit wann sprichst du die Sprache aktiv?  

I: Seit meiner Kindheit. Als ich ein Kind war, war im Dorf die Kommunikationssprache natürlich 

die Muttersprache. In der Grundschule haben wir dann nach und nach Türkisch gelernt. Die 

meisten in meinem Alter sind in den Dörfern aufgewachsen und können die Sprache. Einige 

sprechen sie nicht aktiv, aber bis zu 90 Prozent beherrschen die Sprache, davon über 50 

Prozent aktiv. Manche wollen sie nicht sprechen oder finden es schwierig. Es gibt einfachere 

Sprachen, wie Türkisch oder in Deutschland auch Deutsch.  

E: Bist du in Dersim aufgewachsen? Wie alt warst du bei deiner Ankunft in 

Deutschland?  

I: Ich bin in Dersim aufgewachsen. Mit 22 kam ich nach Deutschland, um zu studieren. Dort 

habe ich auch promoviert. Dann erhielt ich in der Türkei das Angebot, als Dozent zu arbeiten. 

Ich habe keine Minute gezögert, habe meine Sachen gepackt und bin zurückgekehrt. Wir 

waren zu dritt als Dozenten. Wäre einer nicht gekommen, hätte das Fach nicht angeboten 

werden können. Deshalb waren wir ein wenig gezwungen zu kommen. Es war gut. Wir haben 

viel geleistet und ich bin sehr zufrieden, zurückgekehrt zu sein. Letztes Jahr war ich als 

Postdoktorand an der Universität Zürich. Jetzt bin ich wieder zurück.   



73 
 

E: Warum sprichst du die Sprache?  

I: […] Die Muttersprache ist der Grundstein, der Grundstein der Seele. In Zazaki sagt man, 

meine Sprache ist meine Seele. In der Sprache kann man alles ausdrücken und wahrnehmen. 

Sie ist die Sprache der Kindheit. Sie ist meine Seele, der beste Weg zur Kommunikation, zum 

Wahrnehmen, Denken und Überlegen. Da ich wissenschaftlich damit arbeite, hat sie für mich 

grosse Bedeutung. Ich bin intensiver darin. Wie man in Zazaki sagt, meine Sprache ist meine 

Seele. 

E: Wie oft sprichst du die Sprache?  

I: Immer, wenn die Leute die Sprache sprechen können. 

E: Benutzt du die Sprache täglich? 

I: Ja, zu Hause sprechen wir Zaza.  

E: In welchen Situationen sprichst du die Sprache? Zum Beispiel mit der Familie, mit 

Freunden oder bei Kulturveranstaltungen?  

I: In der Familie und bei Kulturveranstaltungen mit Leuten aus Dersim oder der Region spricht 

man die Sprache automatisch. Ich benutzte sie überall, wo es möglich ist und bestehe darauf, 

wenn die Leute die Sprache können. Versuche, ins Türkisch oder Deutsche zu wechseln, 

stoppen, wenn ich auf Zazaki bestehe. Nach einiger Zeit sprechen sie mit.  

E: Wer hat dir die Sprache beigebracht?  

I: Meine Eltern und die Dorfgemeinschaft. Damals kannte man keine andere Sprache, sie war 

die einzige Sprache. Als Kind spricht man sie automatisch.  

E: Was bedeutet die Sprache für dich persönlich?  

I: Die Sprache bedeutet mir viel. Sie spiegelt die eigene Seele wider, was man denkt, 

wahrnimmt und fühlt. Manche Dinge kann man in anderen Sprachen nicht ausdrücken. Die 

Muttersprache ist daher wichtig. Sie ist die erste Sprache, die man als Kind lernt und in der 

man kommuniziert. Es gibt bestimmte Ausdrücke, die nur in Zazaki funktionieren. Zum Beispiel 

können alte Tanten einem Tier wie einer Kuh auf Türkisch nichts sagen. Die Kommunikation 

läuft dann komplett auf Zazaki. Teilweise sprechen sie Türkisch, aber wenn sie zu Tieren 

gehen, zu Hühnern oder Kühen, sprechen sie automatisch Zazaki. […] 

E: Findest du es wichtig, dass junge Menschen die Sprache aktiv sprechen?  

I: Ja, sicherlich. Es hängt von der Definition ab, aber was ist Muttersprache? Muttersprache ist 

die Sprache, die man als Kind lernt und in der man kommuniziert. Auch in Europa, wo man 

eine andere Sprache spricht, denkt man in der Muttersprache, zum Beispiel Zazaki oder eine 

andere Sprache. Das ist eine komplizierte Frage, je nachdem, wo man sich auf dieser Skala 

sieht. […] 

E: Nutzt du Zazaki auf Plattformen wie TikTok oder in WhatsApp-Gruppen? 

I: WhatsApp-Gruppen mit Leuten, die Zazaki sprechen. Wir haben auch Gruppen unter 

Dozenten und mit unseren Studenten. Dort läuft alles auf Zazaki. […] 

E: Welche Bedeutung haben soziale Medien wie TikTok, WhatsApp, Instagram und 

Facebook für die Nutzung und den Erhalt der Sprache unter jungen Leuten? Wie schätzt 

du das persönlich ein? 

I: Ja, es ist wichtig unter Jugendlichen. Ich habe auch eine Analyse gemacht, bei der Zaza-

Wörter in Chats vorkommen. Teilweise wird Deutsch oder Türkisch genutzt, zwischendurch 



74 
 

tauchen kleine Zaza-Wörter auf. Ein typisches Beispiel ist «Ero, was machst du?» «Ero, wann 

kommst du?» Solche Partikel werden verwendet. Medien haben grosse Einfluss, besonders 

wenn Fachleute oder Institutionen die Plattformen verwalten und gestalten würden. 

Jugendliche versuchen untereinander, in kleinen Anteilen Zazaki zu nutzen, aber meist 

dominieren andere Sprache wie Türkisch, Deutsch oder Englisch, je nachdem, wo sie leben. 

E: Wie reagiert dein Umfeld, zum Beispiel Freundeskreis, Familie oder Arbeit, wenn du 

die Sprache sprichst und warum reagieren sie so?  

I: Meistens positiv. Ich würde sagen, fast alles positiv, ausser sehr kleinen Gruppen mit 

politischer Orientierung, die eine andere Denkweise haben. Sie fragen vielleicht, was man mit 

der Sprache machen will oder warum man sich Mühe gibt. Manche denken, es sei alles 

kurdisch, man sollte Kurdisch sprechen. Solche kleinen politischen Gruppen reagieren 

manchmal anders. Ansonsten ist die Reaktion generell positiv.  

E: Wie kann man deiner Meinung nach die Sprache in Zukunft bewahren?  

I: Man sollte die Politik dazu bringen, nicht nur Zaza, sondern alle Minderheitensprachen in 

der Bildung zu ermöglichen und einzusetzen. Das ist das Wichtigste. Eine neue Sprachpolitik 

sollte allen Sprachen erlauben, sich vollständig auszudrücken und genutzt zu werden. Das 

sollte von der Grundschule an umgesetzt werden. […] Kinder sollten über die Kulturen und 

Sprachen der Gruppen, in denen sie leben, lernen, was sie essen, woran sie glauben und wie 

sie sprechen. So können sie Vorkenntnisse über Gruppen wie die Zaza oder andere 

Minderheiten wie die Laz gewinnen, ihre Sprache, ihren Glauben, ihre Rituale und ihre 

Lebensweise kennenlernen. Mit der Zeit lernen die Kinder die Minderheitskulturen kennen und 

können gemeinsam eine Zukunft gestalten. Der Schlüsselpunkt ist die Politik des Landes und 

der Regierung. […] 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



75 
 

Anhang 1.14: Transkript Interview mit Serpil Güngör vom 12. August 2025 

Dieses Interview wurde vom Türkischen ins Deutsche übersetzt und kann dementsprechend 

nicht eins zu eins der Wortwahl von Serpil Güngör entsprechen.  

[…] 

E: Seit wann sprichst du diese Sprache aktiv?  

S: Ich bin Muttersprachler, also seit meiner Geburt, seit ich sprechen kann. Sie ist meine 

Muttersprache. 

E: Warum sprichst du diese Sprache? 

S: Ich bin in einer Familie aufgewachsen, die diese Sprache spricht. Auch die Gesellschaft und 

die Region, in der ich lebe, sprechen sie.  

E: Wie oft sprichst du diese Sprache?  

S: […] Im Moment spreche ich sie nur, wenn ich meine Familie treffe oder Freunde habe, die 

die Sprache sprechen. 

E: In welchen Situationen benutzt du diese Sprache? Zum Beispiel Familie, Freunden 

oder kulturellen Veranstaltungen?  

S: Ja, mit meiner Familie oder mit Freunden, die wie ich Zazaki sprechen. Auch bei kulturellen 

Veranstaltungen spreche ich die Sprache, vor allem bei Veranstaltungen, die uns betreffen, 

zum Beispiel beim Dersim-Festival oder bei einigen religiösen Feierlichkeiten in Dersim. 

Meistens denke ich an Festivals oder besondere Feiertage.  

E: Wer hat dir die Sprache beigebracht?  

S: Meine Mutter, also meine Familie. Meine Mutter, mein Grossvater, meine Grossmutter und 

alle Nachbarn in meinem Dorf. Unser ganzes Dorf spricht diese Sprache. 

E: Was bedeutet die Sprache für dich persönlich?  

S: Sie drückt meine Identität aus, die Identität, die mich ausmacht. 

E: Findest du es wichtig, dass junge Leute die Sprache aktiv sprechen?  

S: Auf jeden Fall. Sprache ist lebendig. Wenn die Jugend sie nicht spricht, stirbt sie, sobald die 

Älteren sterben. Deshalb müssen junge Leute die Sprache lernen, sprechen und an die 

nächste Generation weitergeben. 

E: Benutzt du Zazaki auf Plattformen wie TikTok oder in WhatsApp-Gruppen?  

S: TikTok benutze ich gar nicht. Auf WhatsApp spreche ich mit Leuten, die Zazaki können und 

schreibe manchmal auf Zazaki. 

E: Welche Bedeutung haben soziale Medien wie WhatsApp oder Instagram für die 

Nutzung und den Erhalt dieser Sprache unter Jugendlichen? Wie siehst du das 

persönlich? 

S: Die Bedeutung liegt darin, dass heute ein Grossteil der Gesellschaft diese Plattformen aktiv 

nutzt. Dort wird vieles zu einem Trend. Zum Beispiel postet jemand, dass er ein bestimmtes 

Getränk trinkt und plötzlich machen es alle nach. So kann es auch eine Chance sein, 

Menschen mit dieser Sprache und Identität zu verbinden. Es kann Bewusstsein schaffen. 

Wenn junge Leute sehen, dass auch andere in ihrer Familie die Sprache nutzen, denken sie 



76 
 

vielleicht, die Sprache hat eine gewisse Popularität. Das kann motivieren und Aufmerksamkeit 

erzeugen. 

E: Wie reagieren Menschen in deinem Umfeld, zum Beispiel in der Schule oder im 

Freundeskreis, wenn du die Sprache sprichst? Warum, glaubst du, reagieren sie so?  

S: Mein Umfeld wusste immer, dass ich diese Sprache spreche, egal ob in Istanbul oder im 

Ausland. Sie begegnen mir mit Respekt. […] Ich bekomme meist positive Reaktionen. Eine 

negative Reaktion habe ich nie erlebt. 

E: Wie kann man die Sprache in Zukunft bewahren?  

S: Mütter sollten die Sprache mit ihren Kindern sprechen und so an die nächste Generation 

weitergeben. In Regionen, in denen viele Zazaki sprechen, wie Dersim, Diyarbakir oder Bingöl, 

sollte muttersprachlicher Unterricht angeboten werden.  

E: […] Du hast etwas übersetzt, richtig? Die Bibel?  

S: Ja genau. Ich habe ein kleines Stück übersetzt. Die Bibel besteht aus vier Büchern. Ich 

weiss nicht, ob du dich damit auskennst. Es ist dieselbe Geschichte, aber von vier 

verschiedenen Personen erzählt. Ich habe das Werk eines Autors ins Zazaki übersetzt. 

[…] 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



77 
 

Anhang 2: Arbeitsjournal 

Datum Dauer Erledigte 

Arbeiten 

Fragen/ 

Reflexion/ 

Gedanken 

Nächste 

Schritte 

03.12.2024 30 Minuten Themenfindung Was interessiert 

mich wirklich?  

Themen 

aufschreiben, 

Entscheidung 

vorbereiten  

16.12.2024 30 Minuten Idee der 

Maturaarbeit 

Herrn 

Baumgärtner 

vorgestellt 

Thema 

«sprachliche 

und kulturelle 

Identität in 

Dersim» wirkt 

ziemlich breit 

Erste 

Gliederung 

entwerfen, 

Thema 

eingrenzen  

20.01.2025 30 Minuten Matura-

Ausschreibung 

unterschrieben 

und eingereicht 

Ich bin motiviert, 

aber habe noch 

viele Ideen im 

Kopf 

Gliederung 

schreiben 

24.03.2025 60 Minuten 

 

Bücher in der 

Uni-Bibliothek 

gesucht und 

ausgeliehen 

Viele Titel 

verfügbar  

Wichtigste 

Quellen 

durchsehen und 

Kapiteln 

zuordnen 

06.04.2025 90 Minuten Erste Ideen zur 

Struktur notiert 

Wie kann ich 

das Kapitel zur 

Sprachgeschich

te logisch 

aufbauen?  

Grobe 

Kapitelübersicht 

erstellen 

24.04.2025 60 Minuten 

 

Endgültige 

Vereinbarung 

fertiggestellt 

und an Herrn 

Baumgärtner 

geschickt 

Jetzt habe ich 

einen besseren 

Überblick über 

den Rahmen 

der Arbeit 

Vereinbarung 

unterschreiben 

29.04.2025 45 Minuten Vereinbarung 

und 

Bewertungskrite

rien besprochen 

und 

unterschrieben 

Die Kriterien 

helfen mir, 

klarer zu planen 

Konkreten 

Zeitplan 

machen 

06.05.2025 90 Minuten Buch «Dersim 

und die 

Vernichtung» 

gelesen 

Welche Stellen 

sind wichtig für 

den 

Sprachverlust? 

Relevante 

Textstellen 

markieren, 

Notizen 

sortieren 

10.05.2025 60 Minuten Erste Ideen für 

Interviewfragen 

gesammelt 

Wie trenne ich 

sinnvoll nach 

Generationen/ 

Sprachniveau? 

Erste Fragen für 

verschiedene 

Gruppen 

formulieren   



78 
 

14.05.2025 60 Minuten Interviewfragen 

erweitert 

Überschneidun

gen erkannt – 

evtl. Reduktion 

nötig 

Ähnliche Fragen 

streichen, 

sortieren 

20.05.2025 60 Minuten Endgültige 

Interviewfragen 

formuliert 

(gesprächsberei

t) 

Sind die Fragen 

für alle 

verständlich 

formuliert? 

Feedback von 

Herrn 

Baumgärtner 

holen, 

Interviews 

vorbereiten 

04.06.2025 180 Minuten Interviewpartner 

angefragt und 

erste Antworten 

bekommen. 

Dann «Dersims 

Stimme» 

gelesen und 

wichtige Stellen 

markiert. 

Danach 

«Dersim – 

Aleviten unter 

dem Druck 

Atatürks» 

gelesen. 

Motiviert, weil 

ich jetzt besser 

planen kann.  

«Dersim – 

Identität und 

Vernichtung» 

lesen und Ideen 

fürs Vorwort 

sammeln.  

05.06.2025 240 Minuten Erste Ideen fürs 

Vorwort 

gesammelt und 

den Podcast 

«Die Sprache 

geht verloren, 

die Seele bleibt 

– Der Sound 

von Dersim» 

gehört. Dann 

das Buch 

«Dersim – 

Identität und 

Vernichtung» 

überflogen und 

wichtige Stellen 

markiert.  

Was macht ein 

gutes Vorwort 

aus? 

Markierte 

Stellen genauer 

lesen, 

Gedanken 

aufschreiben 

und 

Internetrecherc

he 

11.06.2025 10 Minuten Telefoniert, 

neue Kontakte 

für Interviews 

gefunden 

Viele reagieren 

offen, 

motivierend 

Weitere 

Termine 

vereinbaren 

15.06.2025 40 Minuten Interview mit 

Nedim Yıldız 

geführt 

Neues über 

Sprachverlust 

gelernt 

Interviewtermin 

mit 

Sprachwissensc

haftler fixen 



79 
 

17.06.2025 30 Minuten Swissdox-

Artikel gesucht 

und 

heruntergelade

n 

Vieles deckt 

sich mit 

Interviews 

Interview 

durchführen 

07.07.2025 60 Minuten 

 

Interview mit 

Mahîr Dogan 

Spannende 

Sicht aus der 

Diaspora  

Transkribieren 

und mit anderen 

vergleichen 

09.07.2025 60 Minuten Interview mit 

Mesut Asmên 

Keskin 

Betont 

Wichtigkeit von 

Religion 

Transkribieren 

21.07.2025  120 Minuten 

 

Interview mit 

Nedim Yıldız 

transkribiert 

Emotionale 

Zitate entdeckt 

Nächste 

Interview 

transkribieren 

22.07.2025 180 Minuten Interview mit 

Mahîr Dogan 

transkribiert 

Viele Details zur 

Identität 

Wichtige 

Aussagen für 

Argumentation 

notieren 

23.07.2025 240 Minuten Interview mit 

Mesut Keskin 

transkribiert 

Neue 

Informationen 

gelernt und 

auch Gedanken 

gemacht  

Neue Interviews 

planen mit 

jungen Leuten 

25.07.2025  30 Minuten Neue Interviews 

geplant 

Junge 

Zielgruppe noch 

wenig 

abgedeckt 

Junge Leute 

interviewen  

29.07.2025 10 Minuten Interview mit 

Taylan Kaya 

vorbereitet und 

geführt 

Kann Sprache 

nicht, zeigt 

Sprachverlust 

bei jungen 

Leuten 

Transkribieren 

30.07.2025 30 Minuten Interview mit 

Taylan Kaya 

transkribiert 

Sprachwechsel 

deutlich 

erkennbar 

Interview 

vorbereiten  

30.07.2025 13 Minuten Interview mit 

Lizge Aydın 

geführt 

War spannend, 

gute Einblicke 

Transkribieren 

31.07.2025 60 Minuten Interview mit 

Lizge Aydın 

transkribiert 

Schön zu 

sehen, dass 

junge Leute die 

Sprache können 

Interview mit 

älteren Leute 

und 

weiterschreiben 

03.08.2025 5 Minuten Interview mit 

Royem Yıldız 

geführt 

Interessant, 

warum eine 

junge Person 

die Sprache 

nicht kann 

Schauen, 

welche 

Interviews noch 

fehlen 

03.08.2025 10 Minuten Übersicht 

gemacht, 

welche 

Jetzt besseren 

Überblick 

Nächste 

Interviews 

vorbereiten 



80 
 

Interviews ich 

noch brauche 

03.08.2025 15 Minuten Interview mit 

Canan Atalay 

geführt 

Ich habe neue 

Informationen 

bekommen 

Nächstes 

interview 

machen  

05.08.2025 35 Minuten 

 

Interview mit 

Hüseyin 

Aydoğdu, 

Pervin 

Aydoğdu, 

Yasemin Polat 

und Uğur 

Canpolat 

geführt  

Viele 

unterschiedliche 

Meinungen 

gehört 

Weitere 

Interviews 

organisieren 

06.08.2025 15 Minuten Interview mit 

Duygu Canpolat 

geführt 

Wieder andere 

Sichtweisen 

bekommen 

Weitere 

Interviews 

organisieren  

11.08.2025 40 Minuten Interview mit 

Ilyas Arslan 

geführt 

Spannende 

Einblicke 

Interviews 

weiterführen  

12.08.2025 10 Minuten Interview mit 

Serpil Güngör 

geführt 

Spannend, was 

sie erzählt hat 

In den Text 

einbauen 

 

16.08.2025 60 Minuten 

 

Weiterschreiben  Ich bin motiviert, 

die Themen sind 

interessant, mit 

den Interviews 

macht es mehr 

Spass 

Weiterschreiben 

und Kapitel 

fertig machen  

18.08.2025 60 Minuten Am Kapitel 

«Historischer 

Überblick» und 

«Tradition/Kultu

r» geschrieben  

Gut, dass ich 

jetzt Theorie mit 

Interviews 

verbinden kann  

Kapitel fertig 

schreiben und 

nächsten Teil 

anfangen 

21.08.2025 120 Minuten Interviewtranskr

ipte 

zusammengefa

sst  

Übersicht 

gewonnen 

Analyse der 

Interviews 

beginnen 

25.08.2025 50 Minuten Interviewtranskr

ipt von Canan 

Atalay, Pervin 

Aydoğdu  

Neue Details zur 

Sprache 

Weiterführende 

Analyse, Zitate 

markieren 

28.08.2025 50 Minuten Interview 

Transkript 

Hüseyin 

Aydoğdu, 

Yasemin Polat 

Sprachverlust 

bei jungen 

Menschen 

sichtbar 

Interessante 

Stellen und 

Zitate markieren 

03.09.2025 40 Minuten Interviewtranskr

ipt Uğur 

Canpolat, 

Duygu Canpolat 

Unterschiede 

zwischen 

Generationen 

sichtbar 

Nächste 

Transkripte 

bearbeiten 



81 
 

04.09.2025 90 Minuten Interview 

Transkript  

Ilyas Arslan und 

Serpil Güngör 

Noch mehr 

Details und 

Perspektiven 

Alle Interviews 

zusammenfass

en 

13.09.2025 90 Minuten Interviewtranskr

ipte 

zusammengefa

sst und korrigiert 

Überblick über 

Interviews 

Nächste 

Transkripte 

bearbeiten 

15.09.20Minute

n25 

60 Minuten Interviewtranskr

ipte 

zusammengefa

sst und korrigiert 

Struktur und 

Argumentation 

klarer 

Nächste 

Transkripte 

bearbeiten 

22.09.2025 60 Minuten Interviewtranskr

ipte 

zusammengefa

sst und korrigiert 

Alle wichtigen 

Daten 

gesammelt 

Nächste 

Transkripte 

bearbeiten 

23.09.2025 100 Minuten Interviewtranskr

ipte 

zusammengefa

sst und korrigiert 

Überblick über 

alle 

Generationen 

Nächste 

Transkripte 

bearbeiten 

24.09.2025 60 Minuten Interview 

Transkripte 

zusammengefa

sst und korrigiert 

Alle Aussagen 

eingeordnet, 

Übersicht 

Nächste Kapitel 

weiterschreiben 

25.09.2025 120 Minuten Kapitel 

«Ursprung & 

Verbreitung der 

Zaza-

Sprache» gesch

rieben 

Spannend, wie 

Sprache und 

Identität 

verknüpft sind 

Kapitel 

fertigstellen und 

Quellen 

notieren 

26.09.2025 140 Minuten Kapitel 

«Ursachen des 

Sprachverlusts»

 geschrieben 

Politik und 

Migration als 

zentrale 

Faktoren 

erkannt 

Kapitel 

fertigstellen und 

Interviews 

einarbeiten 

27.09.2025 120 Minuten Kapitel 

«Politische 

Hintergründe» g

eschrieben 

Historische 

Einflüsse auf 

Sprache klar 

geworden 

Kapitel 

überarbeiten 

und 

weiterschreiben 

28.09.2025 200 Minuten Weiter an der 

Maturaarbeit 

geschrieben 

Unterschiede 

zwischen 

Generationen 

deutlich sichtbar 

Weiterschreiben 

und 

Interviewbeispie

le einfügen 

29.09.2025 90 Minuten Weiter an der 

Maturaarbeit 

geschrieben 

Bedeutung von 

Heimat für 

Sprache 

reflektiert 

Weiterschreiben 

30.09.2025 180 Minuten Weiter an der 

Maturaarbeit 

geschrieben 

Religion als Teil 

der Identität 

deutlich 

geworden 

Weiterschreiben 



82 
 

01.10.2025 270 Minuten Weiter an der 

Maturaarbeit 

geschrieben 

Praktische 

Ansätze zum 

Erhalt der 

Sprache 

herausgearbeite

t 

Weiterschreiben 

und Schluss 

vorbereiten 

02.10.2025 160 Minuten Schlussfolgerun

g und Reflexion 

geschrieben 

Erkenntnisse 

aus Theorie und 

Interviews 

verbunden 

Einleitung und 

Aufbau 

nochmals 

prüfen 

05.10.2025 100 Minuten Einleitung 

überarbeitet und 

passende Bilder 

hinzugefügt 

Arbeit wirkt jetzt 

vollständiger 

und runder 

Letzte 

stilistische 

Korrekturen 

vornehmen  

06.10.2025 270 Minuten Arbeit 

überarbeiten 

und 

unvollständige 

Kapitel 

fertiggestellt 

Alles ist jetzt 

inhaltlich 

abgeschlossen 

Arbeit 

Korrekturlesen 

lassen 

07.10.2025 30 Minuten Arbeit den 

Sprachwissensc

haftlern Mahîr 

Dogan und 

Mesut Asmên 

Keskin zur 

Korrektur 

gegeben und 

Herrn 

Baumgärtner 

nach Feedback 

gefragt, eine 

Seite an ihn 

geschickt 

Ich bin gespannt 

auf die 

Rückmeldungen 

und 

Verbesserungsv

orschläge 

Rückmeldungen 

abwarten und 

Änderungen 

einarbeiten 

08.10.2025 240 Minuten Verzeichnisse 

und Anhang 

zusammengest

ellt, überarbeitet 

Arbeit wirkt 

strukturiert und 

vollständig 

Letzte 

Überprüfung  

09.10.2025 180 Minuten Alle 

überarbeitet, 

Quellen, 

Fussnoten und 

Redlichkeitserkl

ärung 

geschrieben 

und die Arbeit 

ein letztes Mal 

gelesen und 

korrigiert 

Ich bin zufrieden 

mit dem 

Endergebnis, 

alles ist jetzt 

fertig 

Arbeit drucken 

und einbinden 

lassen 

 



83 
 

Redlichkeitserklärung 

«Ich bestätige, dass ich die Arbeit selbständig durchgeführt, sämtliche Eigen- und 

Fremdleistungen deklariert und die verwendeten Quellen nach den Regeln wissenschaftlichen 

Arbeitens nachgewiesen habe.»  

 

Ort, Datum:                                                                  Unterschrift:   


