Die Zazaki-Sprache in Dersim —
Sprachverlust, Identitat und
politische Einflusse

E‘-‘kﬁ% U;Fa )‘3

. _C‘ w ‘\
.

Abbildung 1

Maturaarbeit von Eftelya Sahan
Klasse 4AW
Betreut von Herrn Michael Baumgartner
Gymnasium Muttenz 2025



Inhaltsverzeichnis

Die Zazaki-Sprache in Dersim — Sprachverlust, Identitdt und politische Einflisse  .......... 0
INRAILSVErZEICHNIS ... e 1
VOTWOTT ... bbbttt s b e bbbt b e e nes 3
3] 0] (=11 £ Ty o RSP PRUR 4
S 0 7= =1 1 1 TSRS 5

1.1 GeografiSCNe Lage........cccoiriiirieeece e 6

1.2 HiStOrSCREr UDEIDICK..........cvvveiveiveiiieieieeieeiesiee e ss s 7

1.3 KUltur und TraditionNen .........coociriiiriiieeiccee et 9

1.4 Bedeutung fur die Zaza-1dentitat.............cccooeveririniniee e 9

1.4.1  Sprache und ReliGION .........cccoiiiriniiiiieieseeeee e 10

2 Ursprung und GeSCRICRLe ............cc.couiiiiii e 12
2.1 Verbreitung der SPracChe ...t 13
2.1.1  Regionale VerbreitUnNg.......cccceeveeiiiiece ettt ste e s e s st 14
2.1.2 \Verbreitung in der Diaspora (Schweiz, Deutschland)..........c.cccccovevevecinenencncnnenn. 14

2.2 Dialekte und regionale Unterschiede ...........ccoeverenienieieiiineseseseseeeeese e 15

2.3 Besonderheiten der Zazaki-Sprache.............cccovevieeieiecieiiceeeeeeee e 16

24 Abgrenzung zu Kurmaniji und TUrKISCH ........ccveiviiiic e 17
3 Ursachen fiir den Sprachverlust in Dersim ...............ccccoooveiiiiiccceceeee e, 18

3.1 Assimilation und SPrachWeChSEl ..........cccovieieiieieeee s 18

3.2 Tarkisierung und nationale IdentitatspolitiK............cceceveeieriececece e, 19

3.3 Generationsunterschiede und Sprachkenntnisse .........ccccccovvevivieiecececce e 19

3.4 Rolle der Bildung und Migration ...........ccooeieieninieeee et 20
4 Politische Hintergriinde und deren Einfluss..............cccccoooriiiniiniieceeeee, 22

4.1 Der Genozid von 1937 — 1938 ..ot 22

4.1.1 Folgen fiur Sprache und [dentit@t ..o 24

4.2 Repressionen im 20. JahrhUunNdert...........coooviiieci e 24
5 Heutiger Sprachgebrauch und moderne Plattformen................ccccocooiiiiiiiiinnenn 26

5.1 Digitale Kommunikation und Lernangebote ..........ccccveceviieecenineececececeeeee e 26

5.2 Musik und KURUIPIOJEKLE........eeiiieceieeeeee ettt 27

5.2.1  Musiker und KUnstler aus Dersim ...........cccoveviiniiniincincincneseeeeseesnee e 27

5.3 Rolle Dersim fur den Erhalt von Zazaki ... 28
SChIUSSTOIGEIUNG ...ttt 29
REFIEXION ...t 31
VEIZEICRNISSE.........ooiiiii ettt 32

LiteraturVerZEiCRNISSE .........c.ooi ittt 32



ADBDIlAUNGSVEIZEICNNISSE ...ttt 33
ANNANG ...t a ettt nae 35
Anhang 1: Transkription der INtEIrVIEWS ...........ccveiiiieieiiceeeeeeese e s 35
Anhang 1.1: Transkript Interview mit Nedim Yildiz vom 15. Juni. 2025............cccvenenneee. 35
Anhang 1.2: Transkript Interview mit Mahir Dogan vom 7. Juli 2025 ..........cccccocnenvnennene 40
Anhang 1.3: Transkript Interview mit Mesut Asmén Keskin vom 9. Juli 2025................... 48
Anhang 1.4: Transkript Interview mit Taylan Kaya vom 29. Juli 2025 ............cccccoininenene 55
Anhang 1.5: Transkript Interview mit Lizge Aydin vom 30. Juli 2025 ..........c.cceveverrnene. 56
Anhang 1.6: Transkript Interview mit Royem Yildiz vom 3. August 2025 .............ccc......... 58
Anhang 1.7: Transkript Interview mit Canan Atalay vom 3. August 2025 .............ccccceeeee. 59
Anhang 1.8: Transkript Interview mit Pervin Aydogdu vom 5. August 2025....................... 61
Anhang 1.9: Transkript Interview mit Hiseyin Aydogdu vom 5. August 2025.................... 62
Anhang 1.10: Transkript Interview mit Yasemin Polat vom 5. August 2025 ...................... 64
Anhang 1.11: Transkript Interview mit Ugur Canpolat vom 5. August 2025 ...................... 66
Anhang 1.12: Transkript Interview mit Duygu Canpolat vom 6. August 2025 ................... 68
Anhang 1.13: Transkript Interview mit llyas Arslan vom 11. August 2025 .............cccceeeee. 70
Anhang 1.14: Transkript Interview mit Serpil Glingér vom 12. August 2025...................... 75
ANhang 2: ArbeItSJOUINAL ...........ooieeeccce e s e e e te e sreesrnesnne e 77
RedlichKeitSerKIAruNg ..ot 83



Vorwort

Die Wahl meines Maturaarbeitsthemas war nicht einfach. Ich habe viel Uberlegt und mit
Familienmitgliedern und Bekannten gesprochen. Alle rieten mir, ein Thema zu wahlen, das
mich persoénlich interessiert, da man sich Uber eine lange Zeit damit beschaftigt. Mir wurde
schnell klar, dass ich Uber mein Heimatdorf schreiben mochte, da ich mir in den letzten Jahren
ofter Gedanken dariiber gemacht habe. Spater war mir klar, dass ich tber Dersim und die
Zazaki-Sprache schreiben mdchte, die ich selbst leider nicht sprechen kann. Dabei stellte ich
mir die Frage, warum das so ist. Mir fielen viele Fragen ein, auf die ich selbst keine Antwort
hatte. Dann wurde mir klar, dass ist das perfekte Thema, ich bin motiviert und es interessiert
mich.

Auf dem Titelbild ist eine altere Frau aus Dersim zu sehen. Ich habe dieses Bild gewahlt, weil
die alteren Menschen in Dersim fur unsere Kultur und ldentitat stehen und sie mit Starke und
Stolz weitertragen.

Das Thema hat einen sehr personlichen Bezug zu mir. Ich habe selbst Wurzeln in Dersim.
Meine Mutter kann die Zazaki-Sprache auch nicht und mein Vater versteht die Sprache nur.
Schon als Kind kam ich mit meinem Dorf und der Sprache in Kontakt. Ich war das letzte Mal
vor 16 Jahren in Dersim, auch weil wir nur noch wenige aus der Familie dort haben. Auch das
ist ein Grund, warum mir dieses Thema besonders am Herzen liegt. Ich will so bald wie mdglich
wieder dorthin. Seit etwa einem Jahr habe ich ausserdem die Motivation, Zazaki sprechen zu
lernen. Friher war es bei uns zu Hause ein Ritual, jeden Sonntag gemeinsam mit meiner
Mutter und meiner Schwester kulturelle Lieder auf Zazaki zu singen. Auch nahmen meine
Schwester und ich an einem alevitischen Kurs teil, der jeden Mittwoch stattfand. Dort wurden
uns der alevitische Glauben sowie historische Informationen gelehrt. Als ich klein war,
besuchten wir oft unsere Grosseltern. Ich erinnere mich daran, wie meine Grossmutter und
mein Grossvater alte Dorfgeschichten erzahlten.

Die Maturaarbeit war fir mich die Gelegenheit, Antworten auf meine Fragen Uber Dersim und
die Zazaki-Sprache zu finden und mich dariiber zu informieren.

Ich danke herzlich allen Personen, die mich bei dieser Arbeit unterstiitzt haben. Ein besonderer
Dank geht an Mesut Asmén Keskin, llyas Arslan und Mahir Dogan, die sich Zeit fir ein
Interview genommen und mir viele neue Einblicke gegeben haben. Ebenso danke ich allen
anderen Interviewpartner*innen sowie meinem Betreuungslehrer Michael Baumgartner, der
mich stets unterstiitzt und meine Fragen offen aufgenommen hat.

A '"wig o T
S ) "o S
.“u . . “. ";§
o e

-

-

Dom NS :
Abbildung 2: Eftelya mit drei Jahren zusammen mit ihrer Familie in Dersim



Einleitung

Die Zazaki-Sprache ist eine wichtige Sprache in der Region Dersim und auch in anderen
Regionen. In meiner Maturaarbeit verwende ich den Namen Dersim als auch Tunceli (heute),
wenn ich Uber die Region spreche. Beide Begriffe beziehen sich auf denselben Ort.

Die Zazaki-Sprache ist tief verankert in der Geschichte, Kultur und Identitat vieler Menschen.
In den letzten Jahrzehnten hat die Sprache ihre Prasenz verloren. Immer weniger Menschen
sprechen sie und die nachsten Generationen beherrschen die Sprache immer weniger. Daflir
gibt es Grinde wie politische Einflisse und Migration, die zum Sprachverlust beigetragen
haben. Es ist sehr schwer, Uber die Zazaki-Sprache zu sprechen, ohne dabei einen Bezug zu
Dersim herzustellen. Wenn man nach Dersim sucht, wird man haufig den Namen Tunceli
sehen. Genau dies ist auch eins von mehreren Beispielen, die fir den Sprachverlust
verantwortlich sind.

Genau deshalb habe ich mich dazu entschieden, meine Maturaarbeit Uber dieses Thema zu
schreiben. Ich will wissen, welche Grinde zum Verlust der Zaza-Sprache in Dersim
beigetragen haben und wie diese Sprache heute noch im Gebrauch ist vor allem auf modernen
Plattformen wie TikTok oder in WhatsApp-Gruppen.

Ich werde nicht nur mit Blchern und Internetquellen arbeiten, sondern einer der wichtigen
Abschnitte werden meine Interviews sein. Ich werde unter anderem mit Personen aus
verschiedenen Generationen und mit unterschiedlichem Sprachniveau sprechen. Zu meinen
Interviewpartnern gehort Mesut Asmén Keskin, der lange zur Erforschungen und Erhaltung
der Zazaki-Sprache beigetragen hat. Er hat mehrere Publikationen verdéffentlicht und ein
Lehrbuch flr Zazaki auf Deutsch geschrieben, damit junge Leute die Sprache lernen kdénnen.
Er lebt in Deutschland. Mein zweiter Interviewpartner ist Mahir Dogan. Er ist ebenso
Sprachwissenschaftler an der Universitadt Bamberg, hat mehrere Publikationen veréffentlicht
und ist auf modernen Plattformen aktiv. Ausserdem habe ich llyas Arslan interviewt, der
ebenfalls Sprachwissenschaftler ist und sich intensiv mit der Zazaki-Sprache und ihrer
Entwicklung beschéftigt.

Im Zentrum meiner Arbeit stehen die Fragen: «Welche historischen, politischen und
gesellschaftlichen Faktoren haben zum Verlust der Zaza-Sprache in Dersim beigetragen?»
und «Wie wird die Zazaki-Sprache heute genutzt und welche Rolle spielen moderne
Plattformen, zum Beispiel TikTok oder WhatsApp-Gruppen?» Bevor ich diese Fragen
beantworte, werde ich mich zunachst mit der Geschichte der Zazaki-Sprache und der Region
beschaftigen. Anschliessend gehe ich auf die Ursachen des Sprachverlusts ein und auf die
aktuellen Moglichkeiten, die Sprache zu erhalten.

Am Ende meiner Arbeit werde ich meine Schlisse daraus ziehen, zusammenfassen und
aufzeigen, welche Wege es gibt, um die Zazaki-Sprache lebendig zu halten.



1 Dersim

Das Gebiet Dersim hat kulturell eine besondere Stellung. Es ist das heilige Heimatgebiet der
Zaza und kurdischen Aleviten im Osten der Turkei. Im frihen 19. Jahrhundert war Dersim fir
westliche Forscher interessant. Es ging nicht nur um die Religion, sondern auch um politische
Grinde." Der Name Dersim bedeutet auf Kurdisch «Silberne Tir». Nach dem Genozid von
1938 wurde dieses Gebiet in Tunceli umbenannt, was auf Turkisch «Bronzefaust» bedeutet.
Der Name, den man auf Google Maps findet, ist offiziell Tunceli. Jedoch wird der Name Dersim
im Alltag stark politisiert.? Die Bevolkerung verwendet haufiger den Namen Dersim (Désim),
da er die Tradition, Vergangenheit und Geschichte dieses Gebiets widerspiegelt.® Der Staat
wollte mit der Umbenennung die kurdisch- alevitische Identitat Unterdrickung und durch
turkische Symbole ersetzen. Dersim ist mehr als ein geografischer Raum. Der Name
beschreibt eine raue, weite, von Bergen und Flissen gepragte Landschaft.* Dersim ist eine
der kleinsten Provinzen der Tirkei.> Grosstenteils bewohnt von Kirmancki- und Kurmaniji-
sprechenden sowie alevitischen Menschen.® Dersim ist eine Provinz in der Turkei, die
historisch stark gepragt ist. Die geografische Lage, die kulturelle Vielfalt und die
geschichtlichen Hintergriinde der Stadt machen dieses Gebiet besonders. Dersim ist ein
Geflihl der Zugehorigkeit. Sprache und Musik spielen eine grosse Rolle. Obwohl die Sprache
als bedroht eingestuft wird, wird sie in der Diaspora gepflegt und versucht zu erhalten. Viele
Menschen in der Diaspora verwenden den Namen Dersim, da sie durch das ihre Identitat
widerspiegeln wollen. Menschen mit Wurzeln aus Dersim, die jedoch assimiliert wurden,
benutzten haufiger den Namen Tunceli. Friher lebten nicht nur Kurden, sondern auch
Armenier in Dersim. Die meisten Zazaki-Sprecher*innen leben im nérdlichen Teil von Dersim,
aber auch in anderen Teilen der Region gibt es Zazaki-Sprecher*innen.” Aufgrund der
politischen Spannungen und der Widerstande der Bevolkerung war Dersim nach 1938 fir fast
zwolf Jahre lang eine Sperrzone.®

unlgnrifq : cchwarzes Mep.
s o / Sowjetunio
. -
Istanbul - 72
it Trabzon
@
Ankara G
. Fy
= o
én TUORKETF 7§ T A DERSIM %
o =&
[ ®Tamir 1w *Llanig 7
Griechen- ]
land - T i
o L O e
Adana Iy P
, JUE 4 . ' P
Fie : : y e
Dodekanes
{htal.) ) ot ! Irak
Mittelmeer | Syrien ! (brit. Mandat)
ey Zypern (frama. Mandar) :
150 km (brit.)

Abbildung 3: Die Karte zeigt, wo Dersim in der Turkei liegt

' Giltekin, Ahmet Kerim: Dersim — Identitat und Vernichtung, In: Gudehus, Christian (Hrsg.): Dersim — Identitat
und Vernichtung, Psychosozial-Verlag, Giessen 2024, S. 19-20.

2 Hochschulgruppe Dersim, Universitat zu KéIn: http://www.dersim.uni-koeln.de/ [Zugriff: 09.10.2025].

3 Ates, Biilent & Sido, Kamal: Dersim: Die Geschichte einer unterdriickten Region in Tirkisch-Kurdistan:
https://www.gfbv.de/de/news/dersim-die-geschichte-einer-unterdrueckten-region-in-tuerkisch-kurdistan-673/
[Zugriff: 09.10.2025].

4 Gudehus, Christian (Hrsg.): Dersim — Identitat und Vernichtung, Psychosozial Verlag, Giessen 2024, S. 11.
5Yildiz, Celal: Dersims Stimme Die Kinder von 1938, Free Pen Verlag, Bonn 2010, S. 283.

6 Guiltekin, Ahmet Kerim: Dersim — Identitat und Vernichtung, In: Gudehus, Christian (Hrsg.): Dersim — Identitat
und Vernichtung, Psychosozial-Verlag, Giessen 2024, S. 19.

7 Interview mit Nedim Yildiz vom 15. Juni 2025, siehe Anhang 1.1, S. 35.

8 Ebd., S. 36.


http://www.dersim.uni-koeln.de/
https://www.gfbv.de/de/news/dersim-die-geschichte-einer-unterdrueckten-region-in-tuerkisch-kurdistan-673/

1.1 Geografische Lage

Die Provinz Dersim liegt im Osten der Tlrkei, in der Region Ostanatolien. Hasan Sénmez, ein
Ordensgelehrter, nennt Dersim «den Garten von Adam und Eva». In den letzten Jahrzehnten
wurde sie sehr wichtig fur die Identitat der kurdisch-alevitischen Kultur.® Die Flache der Provinz
betragt etwa 7600 Quadratkilometer'® und gehort zu den bevolkerungsarmsten Gegenden der
Tirkei." Das Gebiet ist sehr bergig, etwa 70 Prozent der Flache besteht aus Gebirgen. Dersim
liegt am Rand des Osttaurus-Gebirges. Die bekanntesten Berge sind Munzur, Bagir Dizgin
(Duzgin) und Mercan, mit Gipfeln, die Uber 3300 Meter hoch sind. Auf den héchsten Bergen
liegt auch im Sommer noch Schnee. Der Munzur Berg, auf Zazaki «Koé Muziri» genannt, ist
ein wichtiges Erkennungszeichen von Dersim. Es gibt ausserdem wichtige Flusse in der
Region. Im Norden fliesst der Karasu (oberer Euphrat), im Siden der Murat-Fluss. Beide
miinden in den Keban-Stausee.' Die Quelle Cimé& Muziri, auf Tirksich «Munzur Gozeleriy,
gilt als heiliger Ort, an dem Menschen beten und Kerzen anziinden.' Der bekannteste Fluss
ist der Munzur, der etwa 144 Kilometer lang ist. Zusammen mit seinem Nebenfluss Pulimur
Cay fliesst er durch die Provinzhauptstadt Tunceli." Im Osten von Dersim, bei Puliimdr,
entspringt der Fluss Hargik. Munzur und Hargik treffen im Zentrum von Dersim zusammen.
Dieser Zusammenfluss heisst bei den Einheimischen «Golé Cetu» und gilt als heiliger Ort. Die
Aleviten beten dort vor allem donnerstags. Der Munzur Fluss fliesst weiter in den Euphrat
(thrkisch Firat), der bis zur heiligen Stadt Kerbela im Irak fiihrt.® Friiher war das Wasser der
Munzur-Quellen so sauber, dass man es direkt trinken konnte. Der Peri Fluss bildet im
Sudosten eine natlrliche Grenze der Region. Das Klima in Dersim ist typisch kontinental, mit
heissen, trockenen Sommer und kalten, schneereiche Wintern. In den Bergen fallt der Schnee
schon frih im Jahr. Regen gibt es meist im Winter und im Frihling. In Orten wie Pertek oder
Mazgirt ist das Klima etwas milder, was durch den Keban-Stausee beeinflusst wird. Die Provinz
ist in acht Landkreise aufgeteilt: Cemisgezek, Hozat, Mazgirt, Tunceli-Zentrum, Nazimiye,
Ovacik, Pertek und PUlimur. Die Provinz hat die Autokennzeichen-Nummer 62. Insgesamt
gibt es acht Stadte und 364 Dorfer. Die meisten Dorfer sind klein, Gber 75 Prozent haben
weniger als 100 Einwohner. Dersim ist eine landliche Region mit vielen abgelegenen
Siedlungen. Die Infrastruktur ist oft schwierig.’® Das historische Gebiet von Dersim gilt als viel
grosser und umfasste Gebiete wie Karakocan, Karabel (Ost-Sivas), Varto und Erzincan sowie
Teilgebiete von Erzurum, Bayburt."’

9 Gliltekin, Ahmet Kerim: Dersim — Identitat und Vernichtung, In: Gudehus, Christian (Hrsg.): Dersim — Identitat
und Vernichtung, Psychosozial-Verlag, Giessen 2024, S. 25.

0 Tunceli: https://de.wikipedia.org/wiki/Tunceli [Zugriff: 09.10.2025].

" Yildiz, Celal: Dersims Stimme Die Kinder von 1938, Free Pen Verlag, Bonn 2010, S. 283.

2 Tunceli: https://de.wikipedia.org/wiki/Tunceli [Zugriff: 09.10.2025].

3 Senol, Senglil: Dersim-Aleviten in der Presse unter Atatlrk, Verlag Haag+Herchen GmbH, Hanau 2020, S. 39.
4 Tunceli: https://de.wikipedia.org/wiki/Tunceli [Zugriff: 09.10.2025].

15 Senol, Sengiil: Dersim-Aleviten in der Presse unter Atatiirk, Verlag Haag+Herchen GmbH, Hanau 2020, S. 39.
6 Tunceli: https://de.wikipedia.org/wiki/Tunceli [Zugriff: 09.10.2025].

7 Interview mit Nedim Yildiz vom 15. Juni 2025, siehe Anhang 1.1, S. 37.


https://de.wikipedia.org/wiki/Tunceli
https://de.wikipedia.org/wiki/Tunceli
https://de.wikipedia.org/wiki/Tunceli
https://de.wikipedia.org/wiki/Tunceli

Verteilung Sunnitischer (Muslimischer)
Gemeinschaften in der Region

Abbildung 4: Geografische Ubersicht von Dersim

1.2 Historischer Uberblick

Bis ins 19. Jahrhundert hinein bauten die alevitischen Zaza- und kurdischen Stamme in Dersim
ihre politische und gesellschaftliche Macht aus. Die osmanische Verwaltung versuchte, diese
Entwicklung zu stoppen und flihrte Reformen ein, die direkt in Inner-Dersim eingriffen und die
Kontakte der Bevolkerung einschrankten.’® Die osmanische Regierung versuchte, die
Kontrolle Gber die Region sichern, da die alevitischen Gemeinschaften in Dersim eine
weitgehende Selbstverwaltung besassen und sich der zentralen Staatsmacht widersetzten.
Ihre religidse und politische Unabhangigkeit wurde von der Regierung als potenzielle Gefahr
fur die osmanische Ordnung wahrgenommen.'® Die alevitischen Kurden sprechen Kurmancji
und leben in Koggiri (Sivas), Maras, Malatya, Adiyaman, teilweise in Mazgirt, Pertek,
Cemisgezek und Hozat sowie Karakogan (Elazig), Kigi und Karliova (Bingdl). In vielen
osmanischen und tdrkischen Quellen werden die Zazas falschlicherweise als Kurden
eingeordnet, da sie verwandte Vdlker sind, die kaum voneinander unterschieden werden
kénnen. Ahnlich wurden alle Schwarzmeerbewohner «Laz» genannt, obwohl dies nur fir die
Lazen in Rize und teilweise Artvin zutrifft.?° Die alevitischen Kurden lebten nicht nur in Dersim,
sondern auch in angrenzenden Provinzen wie Erzincan, Erzurum, Bingdl, Elazig, Malatya oder
Sivas. Im 19. und 20. Jahrhundert wurden Gruppen zwangsweise umgesiedelt, beispielsweise
nach Corum oder Bursa, um Aufstande zu verhindern und die Kontrolle Gber die Region zu
sichern. Trotz dieser Umstande konnten viele ihre Sprache, Kultur und Tradition bewahren.
Die Aleviten haben eine historisch gewaltbelastete Geschichte.?! Nach der Griindung der
Republik Turkei wurden die Aleviten weiterhin verfolgt, besonders nach den Widerstanden von
1916 und 1921 in Koggiri. Auch in der Republik Turkei setzte sich die Verfolgung fort, da die
alevitische Glaubensrichtung sowie die kulturelle Eigenstandigkeit der Zaza und Kurden nicht
in das nationalistische und sunnitisch gepragte Staatsverstandnis der neuen Republik passten.

'8 Gltekin, Ahmet Kerim: Dersim — Identitat und Vernichtung, In: Gudehus, Christian (Hrsg.): Dersim — Identitat
und Vernichtung, Psychosozial-Verlag, Giessen 2024, S. 27.

9 Kehl-Bodrogi Krisztina: «Wir sind ein Volk!» Identitatspolitiken unter den Zaza (Turkei) in der europaischen
Diaspora, In: http://www.jstor.org/stable/43645449, 14. Juli 2018, S. 117 [Zugriff: 09.10.2025].

20 Andrews, Peter Alford (Hrsg.): Ethnie Groups in the Republic of Turkey, Dr. Ludwig Reichert Verlag, S. 123-125,
[Zugriff: 09.10.2025].

21 Gultekin, Ahmet Kerim: Dersim — Identitat und Vernichtung, In: Gudehus, Christian (Hrsg.): Dersim — Identitat
und Vernichtung, Psychosozial-Verlag, Giessen 2024, S. 27.


http://www.jstor.org/stable/43645449

Die Regierung verfolgte das Ziel einer einheitlichen nationalen Identitat und stellte religidse
und ethnische Vielfalt in den Hintergrund.?? In den Jahren 1937 und 1938 flihrte die tirkische
Armee Militaroperationen in Dersim durch, bei denen etwa nach offiziellen Angaben Uber
10000, nach inoffiziellen Schatzung 50°‘000 Menschen getdtet und zahlreiche Dérfer zerstort
wurden. Dieses Ereignis pragt die Gemeinschaft bis heute stark.?® Durch den Genozid wurde
versucht, die Verbindung zu ihrer Kultur, Region und Geschichte zu unterbrechen.?* Die Zaza-
Bevolkerung, Uberwiegend aus Dersim, war aufgrund ihres Glaubens wiederholt von
Verfolgung betroffen. In der Region existierte keine einheitliche nationale
Unabhangigkeitsbewegung, da  verschiedene Gruppen mit  unterschiedlichen
Glaubensrichtungen separat agierten. Wiederholte Widerstande fihrten jedoch zu
bedeutenden Aufstanden, etwa unter Scheich Said aus Piran.?® Scheich Said im 19. und friihen
20. Jahrhundert war ein kurdischer sunnitischer Religionsfihrer, Oberhaupt und
Stammesfihrer in den kurdischen Gebieten. 1925 fihrte er einen Aufstand gegen die
Regierung von Mustafa Kemal Atatlrk, der sowohl religids als auch kurdisch-national motiviert
war.?® Kemal Atatiirk, der Griinder der Republik Turkei, war der erste Prasident der Turkei.?’
Atatirk leitete eine gezielte Turkisierungspolitik ein. In den Jahren 1937 und 1938 kam es zu
Zwangsdeportationen und Ermordungen der Zaza- und Alevitengemeinschaft.?® Seyit Riza,
zentraler geistlicher Fihrer wahrend des Dersim-Genozids, leitete den Widerstand gegen die
turkische Regierung.?® Die Mehrheit der Menschen mit Zaza-Wurzeln aus Dersim lebt heute
ausserhalb ihrer Heimat. Griinde hierfir sind Zwangsdeportationen, Zerstérung der Doérfer und
wirtschaftliche Schwierigkeiten. Der Krieg und die Militdroperationen fihrten zu Zerstérungen,
die viele Gebiete unbewohnbar machten, wodurch die Bevédlkerung getrennt wurde. Diese
Entwicklungen trugen massgeblich zum Sprachverlust bei. Die ersten schriftlichen
Aufzeichnungen der Zazaki-Sprache stammen aus dem Jahr 1850. In Dersim existieren einige
Zazaki-Dokumente, die in armenischer Schrift verfasst wurden. Heute gilt die Zazaki-Sprache
als bedroht. Hauptursache ist die langjahrige Assimilationspolitik der tlrkischen Regierung.
Die Minderheitensprache war bis 1990 verboten.?® In der Schule wurden den Schiler*innen
gezwungen, sie nicht zu sprechen.®! Infolgedessen hatten Generationen Angst, die Sprache
an ihre Nachkommen weiterzugeben, sodass sie heute nur noch selten von jungen Menschen
gesprochen wird.® Ein personlicher Erfahrungsbericht verdeutlicht dies: «Meine Eltern
konnten mir die Sprache nicht beibringen, weil sie sie selbst nicht gelernt hatten. Als mein
Vater noch ein kleiner Junge war und in der Turkei lebte, konnte er Zazaki sprechen, aber
seine Eltern und seine Grossmutter verboten es ihm, weil sie Angst hatten, dass ihm etwas
passieren konnte. Meine Mutter wusste nur, dass ihre Eltern eine andere Sprache sprachen
und etwas geheim hielten, aber sie interessierte sich nie dafiir.»3® Das Beispiel zeigt, dass
Angst vor Repressionen den Sprachgebrauch Uber Generationen unterbrochen hat.®* In

22 Gunduzkanat, Kahraman: Die Rolle des Bildungswesens beim Demokratisierungsprozess in der Tirkei unter
besonderer Berticksichtigung der Dimli (Kurmanc Zaza) Ethnizitat, Lit Verlag, Minster 1997, S. 83-84.

23 Glltekin, Ahmet Kerim: Dersim — Identitat und Vernichtung, In: Gudehus, Christian (Hrsg.): Dersim — Identitat
und Vernichtung, Psychosozial-Verlag, Giessen 2024, S. 27.

24 Interview mit Nedim Yildiz vom 15. Juni 2025, siehe Anhang 1.1, S. 35-36.

25 Keskin, Mesut: Zoné Ma Zanena? (Zazaki Fur Anfangerinnen Und Anfanger), Geoaktif, 2012, S. 7.

26 Scheich Said: https://de.wikipedia.org/wiki/Scheich_Said [Zugriff: 09.10.2025].

27 Mustafa Kemal Atatlrk: https://de.wikipedia.org/wiki/Mustafa_Kemal_Atat%C3%BCrk [Zugriff: 09.10.2025].

28 Seidel, Ingolf: Dersim — Geschichte verstehen und Zukunft gestalten, Lernen aus der Geschichte https://lernen-
aus-der-geschichte.de/Lernen-und-Lehren/content/11628 -
~:text=In%20der%20Region%20Dersim%20%28der%20heutigen%20Region%20Tunceli%29,Landesteile%20de
portiert%2C%20D%C3%B6rfer%20zerst%C3%B6rt%20und%20deren%20Bewohner%20vertrieben. [Zugriff:
09.10.2025].

29 Seyit Riza: https://de.wikipedia.org/wiki/Seyit_R%C4%B1za [Zugriff: 09.10.2025].

30 Keskin, Mesut: Zoné Ma Zanena? (Zazaki Fiir Anfangerinnen Und Anfanger), Geoaktif, 2012, S. 7.

31 Interview mit Nedim Yildiz vom 15. Juni 2025, siehe Anhang 1.1, S. 37.

32 Keskin, Mesut: Zoné Ma Zanena? (Zazaki Fir Anfangerinnen Und Anféanger), Geoaktif, 2012, S. 8.

33 Interview mit Taylan Kaya vom 29. Juli 2025, siehe Anhang 1.4, S. 55.

34 Ebd.


https://de.wikipedia.org/wiki/Scheich_Said
https://de.wikipedia.org/wiki/Mustafa_Kemal_Atat%C3%BCrk
https://lernen-aus-der-geschichte.de/Lernen-und-Lehren/content/11628#:~:text=In%20der%20Region%20Dersim%20%28der%20heutigen%20Region%20Tunceli%29,Landesteile%20deportiert%2C%20D%C3%B6rfer%20zerst%C3%B6rt%20und%20deren%20Bewohner%20vertrieben.
https://lernen-aus-der-geschichte.de/Lernen-und-Lehren/content/11628#:~:text=In%20der%20Region%20Dersim%20%28der%20heutigen%20Region%20Tunceli%29,Landesteile%20deportiert%2C%20D%C3%B6rfer%20zerst%C3%B6rt%20und%20deren%20Bewohner%20vertrieben.
https://lernen-aus-der-geschichte.de/Lernen-und-Lehren/content/11628#:~:text=In%20der%20Region%20Dersim%20%28der%20heutigen%20Region%20Tunceli%29,Landesteile%20deportiert%2C%20D%C3%B6rfer%20zerst%C3%B6rt%20und%20deren%20Bewohner%20vertrieben.
https://lernen-aus-der-geschichte.de/Lernen-und-Lehren/content/11628#:~:text=In%20der%20Region%20Dersim%20%28der%20heutigen%20Region%20Tunceli%29,Landesteile%20deportiert%2C%20D%C3%B6rfer%20zerst%C3%B6rt%20und%20deren%20Bewohner%20vertrieben.
https://de.wikipedia.org/wiki/Seyit_R%C4%B1za

Europa leben heute geschatzt 200°000 bis 300°‘000 Menschen mit Wurzeln aus Dersim. Viele
Dersimer kamen in den 1960er Jahren als Gastarbeiter nach Europa, insbesondere nach
Deutschland, Osterreich, in die Schweiz, nach Belgien, Frankreich und in die Niederlande.?®
Dennoch gibt es Hoffnung, da sich zunehmend junge Leute aktiv mit der Zazaki-Sprache
beschaftigen.3®

1.3 Kultur und Traditionen

Dersim ist das kulturelle und religiose Zentrum flr die Zaza- und kurdischen Aleviten.?” Die
kurdischen Aleviten in Dersim haben ein eigenes Glaubenssystem, das «Raa Hagi» genannt
wird und «Der Weg der Wahrheit» bedeutet. Es bedeutet Werte wie, Gerechtigkeit, Respekt
vor der Natur und eine enge Verbindung zu Gott. Heute sagt man auch kurdisches Alevitentum.
Ein wichtiges Merkmal ist die Verbindung von Naturvorstellungen und heiligen
Abstammungslinien, den sogenannten Ocaks. Diese Ocaks spiele eine zentrale Rolle im
Leben der Aleviten. Ein weiterer wichtiger Bestandteil des Glaubens sind die heiligen Orte, die
auf Zazaki «jiyare, ziyare» genannt werden (aus dem Arabischen ziyara(t) «Wallfahrtsort»).
Sie zeigen, wie eng Religion, Tradition und Alltag bei den Aleviten miteinander verbunden
sind.® Die Verbindung von Religion und Sprache zeigt sich auch in der Bezeichnung ihrer
Muttersprache: «Zoné Xiziri», Ubersetzt «Khidrs Sprache» (Eine Engelsgestalt oder Gottheit
als der Retter in der Not). Damit wird die Sprache selbst als Trager von Glauben und Kultur
verstanden.® Die Dersim-Aleviten haben eine eigene Sprache, die sie «Zoné ma zoné Xiziri
yo» nennen, was bedeutet «Unsere Sprache ist Khidrs Sprache». (Turkische Schreibung)
Hizir gilt im alevitischen Glauben als Retter und spielt eine zentrale Rolle in den religidsen
Vorstellungen.*® Das Hizir-Fasten in Dersim ist eine feste verankerte Tradition, findet jedes
Jahr im Januar nach dem julianischen Kalender statt, einem Kalender, der friher in der Region
genutzt wurde und sich vom heute gebrauchlichen Kalender unterscheidet und dauert drei
Tage. Die Fastentage sind nach den angrenzenden Ortschaften in Dersim geordnet. Hizir wird
in den taglichen Gebeten der Dersimer oft als Retter erwahnt.*' Die Aleviten beten allein oder
in der Gemeinschaft. Fir gemeinsames Beten treffen sie sich in Cem-Hausern. Im Alevitentum
gibt es keine festgelegten Gebetszeiten und auch keine Pflichtgebete. Im Jahr finden mehrere
Veranstaltungen statt, wie Cem-Zeremonie. Ein wichtiger Bestandteil ist der Semah ein
ritueller Tanz, der als Gebet verstanden wird und der Nahe zu Gott dient. Personliche Gebete
sind freiwillig. Aleviten kdnnen beten wann, wo und wie oft sie das Bedurfnis dazu haben. Viele
Aleviten tun dies am Donnerstagabend und dazu ziinden dabei Kerzen an.*? In Dersim spielen
Feste, Rituale und Musik eine wichtige Rolle. Sie sind eng mit den Geflhlen der Menschen
verbunden und vermitteln Identitat. Ein Beispiel dafiir ist das Dersim-Festival im Mai in
Frankfurt, bei dem Kultur und Zusammenhalt im Vordergrund stehen. Dort geht es nicht nur
um die Sprache, sondern auch um den «Dersim-Stil», also um Feste, Musik und religidse
Brauche.®

1.4 Bedeutung fur die Zaza-ldentitat

Die Zazaki-Sprache ist eng mit der lokalen Identitat in Dersim verbunden. Auch wenn sie in
den jungeren Generationen oft nicht mehr aktiv als Kommunikationsmittel genutzt wird, bleibt

35 Foderation der Dersim-Gemeinden in Europa (FDG): https://dersim-fdg.org/ [Zugriff: 09.10.2025].

36 Keskin, Mesut: Zoné Ma Zanena? (Zazaki Fir Anfangerinnen Und Anfanger), Geoaktif, 2012, S. 8.

37 Interview mit Nedim Yildiz vom 15. Juni 2025, siehe Anhang 1.1, S. 35.

38 Glltekin, Ahmet Kerim: Dersim — Identitat und Vernichtung, In: Gudehus, Christian (Hrsg.): Dersim — Identitat
und Vernichtung, Psychosozial-Verlag, Giessen 2024, S. 37.

39 Senol, Sengil: Dersim-Aleviten in der Presse unter Atatiirk, Verlag Haag+Herchen GmbH, Hanau 2020, S. 71.
40 Ebd., S. 72.

41 Ebd., S. 120.

42 Seidel, Ingolf: Dersim — Geschichte verstehen und Zukunft gestalten, Lernen aus der Geschichte:
https://www.religionen-entdecken.de/lexikon/b/beten-im-alevitentum [Zugriff: 09.10.2025].

43 Interview mit Mahir Dogan vom 7. Juli 2025, siehe Anhang 1.2 S. 46.


https://dersim-fdg.org/
https://www.religionen-entdecken.de/lexikon/b/beten-im-alevitentum

sie ein wichtiger Trager von kulturellem Wissen. Besonders in der alteren Generation wird sie
noch verwendet. Viele Erinnerungen, religiose Elemente, alevitische Traditionen und Gebete
sind mit der Sprache verknupft. Dadurch wird deutlich, dass die Sprache weit tber die reine
Verstandigung hinausgeht und eng mit dem Gefiihl von Zugehorigkeit und Identitat verbunden
ist.** In der Diaspora in Europa beschaftigen sich viele Menschen starker mit Zazaki, weil sie
dort mehr Freiheit haben, Uber ihre Sprache nachzudenken. In Dersim oder in den grossen
turkischen Stadten stehen hingegen Herausforderungen im Vordergrund, sodass den
Menschen weniger Zeit bleibt, sich mit der Sprache zu beschaftigen.*® Besonders deutlich
zeigt sich die Bedeutung von Zazaki innerhalb der Familie. Sie bildet eine wichtige soziale
Einheit, in der Tradition und kulturelle Werte weitergegeben werden. In der Familie wird die
Zugehorigkeit spurbar und die Zaza-ldentitat gepragt. Die Sprache steht in engem
Zusammenhang mit den familidren Wurzeln, der Herkunft und der persénlichen Sozialisation.
Jungere Generationen zeigen, dass Zazaki trotz des Sprachverlusts noch immer als
emotionaler und kultureller Bezugspunkt gilt. Songul verbindet Zazaki mit inrer Herkunftsregion
und den Wurzeln ihrer Eltern. Obwohl sie die Sprache heute kaum noch spricht, erinnert sie
sich an ihre Kindheit und an Momente, in denen Zazaki eine Rolle spielte. Viele betrachten
Zazaki vor allem als Familiensprache und weniger als Verkehrssprache. Die Sprache tragt
somit eine starke emotionale Bedeutung.*®

1.4.1 Sprache und Religion

Zazaki ist im religiosen Leben wichtig. In Dersim zeigt sich deutlich, wie eng die Zazaki-
Sprache mit dem Glauben verbunden ist. Vor allem altere Menschen, die kein Tirkisch
sprechen, praktizieren ihre Religion weiterhin auf Zazaki. Gleichzeitig zeigen sich Einflisse
aus dem Tirkischen, denn einige Gebete wahrend des Cem-Rituals, wie die Sipirge Duasi
(Besensegen), werden inzwischen auch auf Turkisch gesprochen. Friher wurden Gebete zu
Sonnenaufgang oder wahrend der Wallfahrten ausschliesslich auf Zazaki durchgefiihrt. Es
heisst, dass «die Sprache untrennbar mit dem Glauben verbunden ist».4” Nedim Yildiz driickte
es deutlich aus: «Wer unsere Sprache nicht kennt, kann unsere Religion auch nie verstehen.
Das macht einen schon traurig. Es ist so, als hatten deine Eltern oder Grosseltern nie
gesprochen und nie auf dieser Welt gelebt.»*® Das Zitat zeigt, dass Zazaki in der Religion nicht
nur eine Sprache ist, sondern eine wichtige Rolle fir den Glauben und die spirituelle Erfahrung
spielt. Auch wenn heute nicht mehr alle Rituale auf Zazaki stattfinden, bleibt die Sprache ein
wichtiger Bestandteil religioser Traditionen.*® In der Turkei gab es viele Sprachen, von denen
einige ausstarben oder durch politische Massnahmen zuriickgedrangt wurden. Ataturk wollte
einen einheitlichen Nationalstaat, in dem alle Turkisch sprechen und forderte die tirkische
Sprache. In den letzten Jahrzehnten ist die Bedeutung anderer Sprachen weiter
zurickgegangen. Alevitische Vereine geben ihren Glauben in der Turkei und in der Diaspora
weiter, allerdings auf Tirkisch.%® Jedoch ist ein Riickgang zu beobachten, da die Bedeutung
der Sprache durch die tlrkische Sprachpolitik in den letzten Jahrzehnten geschwacht wurde.
Dadurch wird die Sprache in Schulen, im Alltag und in religidsen Zusammenhangen seltener
gesprochen. Alevitische Vereine geben den Glauben in der Turkei und in Europa weiter, was
positiv ist, jedoch geschieht dies auf Turkisch. Zazaki wird im religiésen Sinne weniger
verwendet, was langfristig zum Bedeutungsverlust der Sprache beitragt.' Die Zazas gehdren
zur Halfte dem alevitischen Glauben an, die andere Halfte dem sunnitischen Islam. In den
nordlichen und zentralen Regionen, wie Karabel (Sivas), Dersim, Erzincan, Nord-Bingdl, Varto,

44 Interview mit Mahir Dogan vom 7. Juli 2025, siehe Anhang 1.2, S. 42,

45 Interview mit Mesut Asmén Keskin vom 9. Juli 2025, siehe Anhang 1.3, S. 49.

46 Tasci, Hillya: Identitat und Ethnizitat in der Bundesrepublik Deutschland am Beispiel der zweiten Generation
der Aleviten aus der Republik Tirkei, LIT Verlag, Berlin 2006, S. 281-286.

47 Interview mit Mesut Asmén Keskin vom 9. Juli 2025, siehe Anhang 1.3 S.49.

48 Interview mit Nedim Yildiz vom 15. Juni 2025, siehe Anhang 1.1 S. 36.

49 Interview mit Mesut Asmén Keskin vom 9. Juli 2025, siehe Anhang 1.3 S. 48.

50 Demir, Gulistan: Muttersprache Zaza Warum ist Zaza als Sprache bedroht? 06.07.2015, S. 27.

51 Interview mit Mesut Asmén Keskin vom 9. Juli 2025, siehe Anhang 1.3 S. 48.

10



Hinis, Tekman, Cat, Sariz, Géle und Selim ist der alevitische Glaube verbreitet. In den
zentralen und stdlichen Gebieten, darunter Elazig, Bingdl-Zentrum, Genc, Solhan, Hani, Kulp,
Lice, Ergani, Dicle, Egil, Silvan, Hazro (Diyarbakir) sowie Mutki und Baykan, leben die
sunnitischen Zazas. Die sunnitischen Zazas sind Teil der schafiitischen Schulen. Ein Teil der
sunnitischen Gemeinschaft, besonders in Maden (Elazig), sowie Cermik, Cingus, Gerger und
Aksaray, folgt der hanafitischen Rechtsschule. Unter den alevitischen Zazas sind viele
Brauche aus der Naturreligion und Kultur erhalten geblieben, wie Wallfahrtsstatten und der
Engelskult. Diese Elemente wurden mit dem alevitischen Glauben vermischt und auch vom
Schiitentum beeinflusst. Stammesstrukturen waren damals wichtig, ihre Bedeutung hat jedoch
in den letzten Jahrzehnten abgenommen. In Gerger gibt es noch Zazaki-sprachige assyrische
und armenische Dorfer mit christichem Glauben und in Dersim sind wenige
armenischstammige Familien anzutreffen.5?

Abbildung 5: Ein Cem-Haus in der Diaspora

52 Keskin, Mesut: Das Zazaki, S. 1-2.
11



2 Ursprung und Geschichte

In der Wissenschaft und Literatur spricht man von Zazaki. In Dersim wird die Sprache
Kirmancki, friher auch Dimilki genannt. Die Sprache gehdrt zu den indoeuropéischen
Sprachen, derselben Familie wie Deutsch, Franzdsisch oder Englisch. Innerhalb der
Indoeuropéischen Familie gehort sie zu den iranischen Sprachen.>® Zazaki zahlt zu den etwa
vierzig neuiranischen Sprachen und wird als nordwestiranische Sprache eingeordnet. In dieser
Gruppe ist sie eng mit Gorani, Balochi und Sangesari verwandt und steht sprachgeschichtlich
dem Parthischen nahe, einer alten Sprache, die zwischen dem 3. Jahrhundert v. Chr. und dem
3. Jahrhundert n. Chr. gesprochen wurde. Einige Eigenschaften des Zazaki sind sehr
urspringlich und gelten als archaisch, das heisst, sie haben sich seit der frihen
Sprachgeschichte kaum verandert.>* Vor etwa 4000 Jahren waren alle neuiranischen
Sprachen Dialekte einer gemeinsamen Ursprungssprache, dem sogenannten Uriranisch. Aus
dieser Sprache haben sich spater die heutigen iranischen Sprachen entwickelt. Zazaki hat
deswegen viele Gemeinsamkeiten mit Persisch und Kurdisch. Den Zazaki-Sprechern fallt es
leichter, diese Sprachen zu lernen. Uber die genaue sprachliche Einordnung von Zazaki sind
sich die Wissenschaftler jedoch bis heute nicht einig. Wie der Sprachwissenschaftler Mahir
Dogan betont: «Auf sprachlichen Konferenzen diskutieren Wissenschaftler sehr intensiv, weil
noch keine einheitliche Entscheidung Uber die Aufteilung der iranischen Sprachen getroffen
wurde.»%® Zazaki enthalt viele Worter aus anderen Sprachen. Die Halfte der Zazas sind
Aleviten, die andere Halfte Sunniten. Der Glaube der Aleviten bewahrt viele alte Traditionen,
die noch aus der vorislamischen und zarathustrischen Zeit stammen. Dadurch unterscheidet
sich der Glaube der Aleviten in Dersim vom restlichen Alevitentum. Geschichtlich waren die
Zazas wegen ihres Glaubens oft Repressionen und Verfolgungen ausgesetzt. Die Zazas
waren trotzdem immer wieder gegensatzlich. Die ersten schriftichen Dokumente iber Zazaki
stammen vom Sprachwissenschaftler Peter Lerch im Jahr 1850. Neben der berwiegend
mandlichen Weitergabe der Sprache existieren auch einige schriftliche Zeugnisse auf
Zazaki.’” Im frihen 20. Jahrhunderts kamen Sammlungen von Oskar Mann und Karl Hadank,
die Zazaki erstmals nach ihren Forschungen und Vergleichen mit anderen verwandten
Sprachen als eigenstandige Sprache und nicht als kurdischen Dialekt bezeichneten.
Linguisten wie Terry Lynn Todd, Ludwig Paul, Zulfu Selcan, Yagsar Aratemur und llyas Arslan
betrieben die Forschung, beschrieben die Grammatik, untersuchten die Dialekte, sammelten
Texte und erstellten Worterverzeichnisse. Dadurch, dass Zazaki lange Zeit nur mundlich
weitergegeben wurde, ist die Sprache heute gut erforscht. Historische Texte aus armenischen,
osmanischen und religidsen Quellen geben wertvolle Einblicke in die Kultur und Religion sowie
in das Alltagsleben der Zazas in friiheren Zeiten.%® Zwei religidse Werke sind besonders wichtig
zum einen verfasste Ehmedé Xasi im Jahr 1899 eine Schrift in arabischer Schrift, zum anderen
der Usman Esad Efendiyo Babic 1933 in Damaskus ein weiteres Werk, das ebenfalls in
arabischer Schrift geschrieben wurde. In Dersim existieren noch einige wenige Texte, die nicht
in arabischer, sondern armenischer Schrift aufgezeichnet wurden. Dazu zahlen Gedichte und

53 Interview mit Mahir Dogan vom 7. Juli 2025, siehe Anhang 1.2, S. 40.

54 Keskin, Mesut: Das Zazaki, S. 4.

55 Keskin, Mesut: Zoné Ma Zanena? (Zazaki Fur Anfangerinnen Und Anfanger), Geoaktif, 2012, S. 7.
56 Interview mit Mahir Dogan vom 7. Juli 2025, siehe Anhang 1.2, S. 40-41.

57 Keskin Mesut: Zoné Ma Zanena? (Zazaki Fur Anfangerinnen Und Anfanger), Geoaktif, 2012, S. 7.
58 Keskin, Mesut: Das Zazaki, S. 4-6.

12



Gebete, die einen wertvollen Einblick in die religiése und kulturelle Praxis der friiheren Zeit
geben.%®

Modermn iranian

1000

Old Persian |
i

Proto-lndonrz;man

Proto-Indoeuropean

Abbildung 6: Ubersicht tiber die alt, mittel und neuiranischen
Sprachen

2.1 Verbreitung der Sprache

Zazaki wird von etwa vier bis sechs Millionen Menschen gesprochen. Die meisten
Sprecher*innen leben im Osten Anatoliens, besonders in den Quellgebieten von Euphrat und
Tigris.®° Insgesamt sind es 23 Provinzen in Anatolien.®' Die Zazaki-sprechenden Gebiete sind
auf der Karte griin markiert.?? In den grossen Stadten der Tirkei sind viele Zazas hingezogen,
zum Beispiel nach Istanbul, Ankara, Izmir oder Mersin. Durch die Arbeitsmigration in den
1960er Jahren verbreiteten sich die Zazas auch in Europa, sodass eine grosse Diaspora
entstand, vor allem in Deutschland, den Niederlanden, Frankreich, der Schweiz, Osterreich
und Schweden. Im Gegensatz zu vielen anderen Sprachen hat Zazaki ausserhalb der heutigen
tlrkischen Staatsgrenzen kein urspringliches Siedlungsgebiet. Nach Turkisch und Kurdisch
gilt Zazaki als die drittgrosste Sprache in der Turkei.®?

59 Keskin Mesut: Zoné Ma Zanena? (Zazaki Fur Anfangerinnen Und Anfanger), Geoaktif, 2012, S. 7.

60 Keskin, Mesut: Das Zazaki, S. 1.

61 Selcan, Zilfii: Grammatik der Zaza-Sprache: Nord-Dialekt (Dersim-Dialekt), Wissenschaft und Technik Verlag,
1998, S. 5.

62 Epd., Buchklappe.

63 Keskin Mesut: Das Zazaki, S. 1.

13



2.1.1 Regionale Verbreitung

Die Zazaki-Sprache wird in mehreren Provinzen in der Tirkei gesprochen.® In Ost-Anatolien
wird vor allem Zazaki gesprochen. Die wichtigsten Regionen sind Dersim (Désim), Erzincan
(Erzingan), Bingdl (Cewlig), West-Sivas (Sévaz), Sud-Erzurum, Varto (Gimgim), Elazig
(Xarpét), Diyarbakir, Siverek (Séwrege), Greger (Aldas) und einige Dorfer in Malatya (Poétirge)
und weiteren Regionen.®® In grossen tlrkischen Stadten wird die Sprache ebenfalls von den
Zazas gesprochen.%® Weitere Sprecher*innen leben in Almus (Provinz Tokat), in Kelkit und
Siran (Provinz Gimiushane). Es gibt kleinere Sprachinseln, die sogenannten Enklaven, etwa
in Baykan (Siirt), Mutki (Bitlis), Kozluk (Batman), Sariz (Kayseri), Aksaray, Eregli (Konya), Derik
(Mardin), Selim (Kars) und Goéle (Ardahan). In den erwahnten Regionen wohnen Zazaki-
Gemeinschaften meist in enger Nachbarschaft mit kurdisch- (Kurmancji) und
tlrkischsprachigen Bevolkerungsgruppen. In vielen dieser Gebiete wurden friiher Armenisch
und auch Syrisch (Neuaramaisch) gesprochen.®” Besonders verbreitet ist Zazaki in Dersim
und Erzincan im Norden, in der Elazig-Region mit Bing6l im Zentrum sowie in Diyarbakir im
Siden. In diesen Gebieten wird Zazaki von der lokalen Bevolkerung im Alltag verwendet,
wobei die Nutzung je nach Region und Generation unterschiedlich stark ist.%® Die Zazas leben
Uberwiegend im schwer zugéanglichen Bergland Anatoliens und betreiben Ackerbau und
Viehzucht.

‘,"‘l{«“f’\, l\""(\v-——’

Cizre g
|

Quellkar iye Milki [d. Bal., 1: 1 000 000, Harita G. K., Ankara 1983

: > [
. N e T N Verbreitungsgebiet der Zaza-Sprache
‘ x

Abbildung 7: Karte mit der Verbreitung der Zazaki-Sprache

2.1.2 Verbreitung in der Diaspora (Schweiz, Deutschland)

Viele Zazas leben heute nicht mehr in ihrer Heimat, sondern in Stadten oder im Ausland. Vor
allem in den grossen tlrkischen Stadten wie Istanbul, Ankara, Izmir und Mersin gibt es Zazaki-
Gemeinden. Auch in Europa, zum Beispiel in Deutschland, sowie in Amerika und Australien
sind Zazas anzutreffen. In Deutschland leben schatzungsweise 150.000 bis 200.000 Zazas.
In der Diaspora haben die Menschen oft schwierige Lebensbedingungen und durch den
Kontakt mit der turkischen Sprache und anderen Sprachen geht die Muttersprache bei vielen

64 Interview mit Mahir Dogan vom 7. Juli 2025, siehe Anhang 1.2 S. 41.

65 Die in Klammern angegebenen Namen zeigen die Bezeichnung in der alten Schreibweise, wahrend die
anderen die heutige tirkische Schreibweise darstellen.

66 Keskin, Mesut: Zoné Ma Zanena? (Zazaki Firr Anfangerinnen Und Anfanger), Geoaktif, 2012, S. 7.

67 Keskin, Mesut: Das Zazaki, S. 1.

88 Interview mit Mahir Dogan vom 7. Juli 2025, siehe Anhang 1.2 S. 41.

14



nach und nach verloren.®® In der Diaspora hat sich der «Zazaismus» entwickelt. Dabei handelt
es sich um eine kulturelle Bewegung, die Sprache, Traditionen und ldentitat der Zaza-
Gemeinschaft erhalten méchte. In der Zeit, als in der Tirkei fast alle Sprachen ausser Turkisch
verboten waren, verfligte die Mehrheit der alevitischen Zaza-Bevélkerung nur Gber mindliche
Traditionen. Erst ab Ende des 19.Jahrhundert entstanden schriftliche Quellen in Zazaki. Vor
allem die Ost-Aleviten wanderten nach Europa aus. Ab den 1980er-Jahren wurden dort von
Aktivist*innen Sprachlehrmaterialien, Printmedien und Zeitschriften in Zazaki entwickelt.
Beispiele dafiir sind «Ayre», «Piya», «Ware», «Tija Sodiri», «Kormigkan» oder «Zazapress».
Die Musik spielt eine wichtige Rolle bei der Bewahrung der Sprache. Viele Musiker*innen, die
meisten Kizilbas-Aleviten, nutzten ihre Lieder, um Zazaki zu férdern und wieder lebendig zu
machen.”® Kizilbag-Aleviten sind eine religicse Gemeinschaft in Dersim. Im Osmanischen
Reich wurden sie in offiziellen Dokumenten als eigene Gruppe gefiihrt, weil sie weder als
Kurden noch als Turken galten. Es gibt Zaza-, tlrkische und kurdische Aleviten, aber die
Begriffe «Kurde» oder «Turke» galten damals nur fur Sunniten. Die Kizilbas Aleviten
bewahrten ihre eigene Traditionen, Rituale und Identitat.”! In der Diaspora zeigt sich, dass die
Aussprache je nach Herkunftsregion unterschiedlich ist. Im Siden sind viele Einflusse aus
Kurmaniji, Arabisch und Turkisch zu héren, im Norden Einflisse aus dem Armenischen und
Turkischen. Durch diese Handlungen wird Zazaki in der Diaspora weiterhin gelebt, gelehrt und
weitergegeben, auch wenn die Muttersprache ausserhalb der Siedlungsgebiete bedroht ist.”?

2.2 Dialekte und regionale Unterschiede

Innerhalb von Zazaki gibt es verschiedene Dialekte, die geografisch zu verstehen sind. Man
unterscheidet drei grobe Gruppen, Nord, Zentral und Sud. Der Nord-Dialekt umfasst die
alevitischen Zazaki-Gebiete wie Dersim, Erzincan, Varto und Sivas. Innerhalb des Nord-
Dialekts gibt es kleinere Unterschiede. Zum Beispiel spricht jemand aus Dersim etwas anders
als jemand aus Varto, die Unterschiede sind aber geringer als zwischen den grosseren
Regionen.” Die Sprecher des Zentraldialekts gehdren meist der schafiitischen Gemeinschaft
in den Gebieten Xarpét (Elazig) und Cewlig (Bingdl) an, wahrend der Suddialekt traditionell
von Hanefiten in den Gebieten Séwrege (Siverek), Senklis (Clngus) und Diyarbakir
gesprochen wird.”* Dort spricht man die sogenannten Siid-Dialekte.”® Die Dialekte
unterscheiden sich in Aussprache, Wortschatz und Morphologie, wobei die Unterschiede so
gross sind, dass keine Verstandigung mdglich ist. Sprecher der Zentral- und Siddialekt
verstehen sich leichter als Sprecher des Norddialekts. Dennoch sind noch nicht alle Regionen
und Mundarten des Zazaki ausreichend erforscht. In einigen Regionen mischen sich Merkmale
mehrerer Dialekte und auch innerhalb der Hauptdialekte gibt es zusatzliche sprachliche
Unterschiede.”® Mesut Keskin unterscheidet mehr als acht Varianten des Norddialekts. Es
existiert auch eine Art Hochsprache, das «Standardzazaki», das vor allem in Literatur, Medien
und schrifticher Kommunikation gebraucht wird. In Dersim gibt es zwei Varianten des
Norddialekts das Ost-Dersimer und das West-Dersimer, getrennt durch den Munzur-Fluss als
inoffizielle sprachliche Grenze. Trotz der Unterschiede wird von den Sprechern, die die Dersim-

69 Keskin, Mesut: Zoné Ma Zanena? (Zazaki Fir Anfangerinnen Und Anfanger), Geoaktif, 2012, S. 7.

70 Arslan, Zeynep: Die multiethnische Dersim und die «Zaza-ldentitat», In: Wiener Jahrbuch fiir Kurdische
Studien, 2018, S. 3.

™ Boztas, Ozgiir Inan: Vélkerstrafrechtliche Aufarbeitung der Handlungen der tiirkischen Republik an den Zaza-
Aleviten in Dersim in den Jahren 1937 und 1938, 2014, S. 15.

72 Arslan, Zeynep: Die multiethnische Dersim und die «Zaza-ldentitat», In: Wiener Jahrbuch fiir Kurdische
Studien, 2018, S. 3.

73 Interview mit Mahir Dogan vom 7. Juli 2025, siehe Anhang 1.2 S. 41.

74 Dogan, Mahir: Dersim — Identitdt und Vernichtung, In: Gudehus, Christian (Hrsg.): Dersim — Identitat und
Vernichtung, Psychosozial-Verlag, Giessen 2024, S. 58.

75 Interview mit Mahir Dogan vom 7. Juli 2025, siehe Anhang 1.2, S. 41.

76 Dogan, Mahir: Dersim — Identitdt und Vernichtung, In: Gudehus, Christian (Hrsg.): Dersim — Identitat und
Vernichtung, Psychosozial-Verlag, Giessen 2024, S. 58.

15



Dialektvarianten sprechen, eine zusammenhangende Sprache wahrgenommen.”” Ausserdem
gibt es Randdialekte, die noch erforscht werden, sowie kleine Sprecher-Inseln in der Nahe von
Bitlis, Siirt oder sogar in Ankara, zum Beispiel bei Sariz (Kayseri), wo sich die Sprecher leicht
anders ausdriicken.”®

@ nord-Disiexs @ Sac-Dialext Die Dialekte des Zazaki

. Zentral-Dialekt . Ubergangs- und Randdialekte 0_. —
Tokat @ Amus

ki)

b £ * SYRIEN

Abbildung 8: Dialektverteilung der Zazaki-Sprache auf der Karte

2.3 Besonderheiten der Zazaki-Sprache

Die Zazaki-Sprache wurde in den letzten Jahrzehnten von der Sprachwissenschaft intensiv
untersucht. Jedoch gibt es Uber die ethnische Zugehorigkeit der Zazas unterschiedliche
Meinungen. Peter Alford Andrews, Ethnologe, bezeichnete die Zazas im Jahr 1989 in seinem
Werk als eine eigenstandige ethnische Gruppe, die sich in alevitische und sunnitische Zazas
unterteilen lasst. Allerdings werden die Zazas auch haufig den Kurden oder den Turken
zugeordnet, weshalb die Frage nach ihrer ethnischen Zugehdorigkeit bis heute umstritten ist.”
Sprachlich ist Zazaki jedoch eine eigenstéandige Sprache innerhalb der iranischen
Sprachfamilie. Sie hat eine eigene Grammatik, Lautstruktur und viele Besonderheiten, die sie
von anderen Sprachen unterscheiden. In der Sprache ist es besonders auffallig, dass alte
sprachliche Strukturen noch heute erhalten sind, wie zum Beispiel das Kasus- und Genus-
System mit Maskulinum und Femininum. Die Bildung von Verben, die Lautentwicklung und die
phonetischen Eigenheiten zeigen, dass Zazaki eine eigenstandige Sprache ist.2® Wie der
Sprachwissenschaftler Mahir Dogan erklart: «Zazaki ist eine sehr komplizierte Sprache. Die
komplexe Grammatik macht es schwer, die Sprache zu lernen. Man braucht lange, um sie
fliessend zu beherrschen.»8' Diese Aussage verdeutlicht, dass die Strukturen der Sprache
anspruchsvoll sind und Ubung erfordern, um sie korrekt zu verwenden. Zazaki hat zudem viele
Lehnworter aus anderen Sprachen. In der Zeit der Islamisierungsperiode wurden arabische
und persische Worter ubernommen. Durch den Kontakt mit Nachbarregionen kamen auch
kurdische, tlrkische und armenische Worter hinzu. Trotz dieser Einflisse behalt die Sprache

7 Ebd., S. 60.

78 Interview mit Mahir Dogan vom 7. Juli 2025, siehe Anhang 1.2 S. 41.

79 Keskin, Mesut: Das Zazaki, S. 2.

80 Interview mit Mesut Asmén Keskin vom 9. Juli 2025, siehe Anhang 1.3 S. 49.
81 Interview mit Mahir Dogan vom 7. Juli 2025, siehe Anhang 1.2 S. 47.

16



ihre eigene Struktur und bleibt fiir sich verstandlich.®? Die Selbstbezeichnung der Zazas sind
regional unterschiedlich. In einigen Gegenden nennen sie sich «Zaza» und ihre Sprache
«Zazaki». Je nach Region variiert die stark. Die Bezeichnung «Zaza» findet man bereits in
sehr alten Quellen. In den Inschriften des Perserkdnigs Darius aus dem 6. Jahrhundert vor
Christus wird ein Gebiet «Zazana» genannt. Einige Forscher sehen einen moglichen
Zusammenhang mit dem heutigen Zaza. In einem Dokument aus dem 14. Jahrhundert kommt
der Name Zaza vor. Die unterschiedlichen Selbst- und Fremdbezeichnungen zeigen, dass die
Zaza-ldentitat vielfaltig ist und abhangig von der Religion, sei es Aleviten oder Sunniten. Viele
sehen sich als Zaza, gleichzeitig gibt es auch viele, die sich als Kurden, Tirken, Aleviten oder
Dersimer identifizieren.®3

2.4 Abgrenzung zu Kurmaniji und Turkisch

Es wird oft diskutiert, ob Zazaki eine kurdische Sprache ist. Die meisten Wissenschaftler sehen
sie als Teil der kurdischen Sprachen. «Zazaki nimmt dabei eine Sonderstellung ein»%4. Zu den
kurdischen Sprachen zahlen Zazaki, Sorani, Kurmaniji, Gorani und Sudkurdisch. Kurmanji und
Sorani sind einander ahnlicher, Gorani dhnelt mehr Zazaki. Auch Kurmanji und Zazaki haben
viele Gemeinsamkeiten, weil sie seit Jahrhunderten nebeneinander existieren und sich
gegenseitig beeinflusst haben. Zazaki gilt als eine der komplexesten Sprachen dieser Gruppe.
Sie hat viele alte Strukturen bewahrt, zum Beispiel ein Kasus- und Genus-System mit
Maskulinum und Femininum und klare Regeln, wann welcher grammatische Fall verwendet
wird. Auch in der Phonologie unterscheidet sich Zazaki. So blieb im Zazaki der Laut
«V» erhalten, wahrend er in anderen Sprachen zu «B» wurde. Ein Beispiel «Wind» heisst im
Zazaki «vay, im Kurmanji «ba». Ein wichtiger Unterschied ist auch, wie Verben im Prasens
gebildet werden. Viele iranische Sprachen setzen ein Prafix vor das Verb, zum Beispiel
Kurmanji «d-», Sorani «d-» oder Persisch «me-». Zazaki verandert dagegen die Verbwurzel,
zum Beispiel «ez keno» («Ich mache»).8®

Altiranisch Zazaki Kurdisch Neupersisch

*xv- | *xvahar- | wae xweh x"ahar &l s Schwester
Xvan- wendene / wan- | Xxwendin / xwin- | x"andan (s x"an- | lesen

v- | vata- va ba bad 3 Wind

X- | xara- her ker Xar > Esel

-Br- | Ori- hiré se 56 A 3

z- | zana- zZan- zan- dan- gl wissen

- | *jani- jeniye jin zan ) Frau

-¢- | *rauda- roj roj iz Js) Sonne, Tag

Abbildung 9: Tabelle mit Beispielen fiir Worter in Altiranisch, Zazaki, Kurdisch und Neupersisch

82 |Interview mit Mesut Asmén Keskin vom 9. Juli 2025, siehe Anhang 1.3 S. 48-49.
83 Keskin, Mesut: Das Zazaki S. 3.

84 Interview mit Mahir Dogan vom 7. Juli 2025, sieche Anhang 1.2 S. 41-42.

85 Ebd.

17



3 Ursachen fur den Sprachverlust in Dersim

Der Sprachverlust der Zaza in Dersim ist eng mit politischen, gesellschaftlichen und
historischen Faktoren verbunden. Die tirkische Sprachpolitik ist ein zentraler Grund seit der
Grindung der Republik Tiarkei in den 1920er Jahren. Der tirkische Nationalismus verlangt,
dass alle Burger Turkisch sprechen. Diese Forderung betraf nicht nur Kurdisch und Zazaki,
sondern alle nicht-tirkischen Sprachen der Turkei, wie Aramaisch, Lasisch, Tscherkessisch
und viele weitere. Etwa 18 Sprachen der Turkei sind heute Laut dem UNESCO-Bericht von
2008 fast alle bedroht. Ausnahmsweise Turkisch und mdglicherweise Arabisch sind sehr
sicher. Der Sprachwissenschaftler Mahir Dogan bringt die Situation auf den Punkt: «Sprachen
sterben nicht, sie werden umgebracht.»% Dieses Zitat zeigt, dass der Verlust von Zazaki kein
natlrlicher Prozess ist, sondern das Ergebnis gezielter politischer Massnahmen. Politisch zeigt
sich dies durch Massaker, gezielte Assimilationskampagnen, Kontrolle von Schulen und
Sprache sowie Verfolgung aufgrund von Herkunft oder Sprache. Besonders ab den 1960er
und 1980er Jahren nahm diese Unterdriickung deutlich zu.8” Das Massaker von 1937/38, das
in vielen Studien als Vélkermord eingestuft wird, stellte fur die Bevdlkerung in Dersim ein sehr
einschneidendes Ereignis dar. Familien wurden deportiert und durften zehn Jahre nicht in ihre
Heimat zurickkehren. Das Massaker spielte eine Rolle. jedoch war die Schulpolitik des
tirkischen Staates ebenfalls entscheidend. Es war verboten, in den Dorfschulen die
Muttersprache zu sprechen. Die Kinder mussten Turkisch sprechen und sollten andere
melden, falls sie die Muttersprache sprachen. Diese Massnahmen gab es nicht nur in Dersim,
sondern auch in anderen Regionen, wie zum Beispiel in den arabischsprachigen Gebieten von
Hatay oder Adana. In den 1960er-und 1970er Jahren verstarkte sich der Sprachverlust
weiter.88 Im Jahr 1994 mussten Menschen ihre Dorfer zwangsweise verlassen, ohne
Unterkunft oder Umsiedlungen. Die meisten kehrten nicht mehr zurtick. Die Sprache konnte in
den leeren Dorfern schwer gepflegt werden, was zu einer direkten Sprachgefahrdung fiihrte.8°
Die Religion wirkte ebenfalls auf den Gebrauch der Sprache ein. Aleviten waren schon seit der
osmanischen Zeit Diskriminierungen und Massakern ausgesetzt. Viele Aleviten verbargen ihre
Religion, wodurch auch der Kontakt zur eigenen Sprache eingeschrankt wurde. Regionen wie
Maras, Malatya, Sivas, Erzincan, Varto, Bingél und Dersim waren davon betroffen. In Radio
und Fernsehen wurde nur auf Turkisch gesendet, weshalb der Eindruck entstand, dass die
Muttersprache keinen Nutzen hat. Viele Eltern lehrten Zazaki deshalb nicht mehr an die Kinder
weiter.®® Ugur Canpolat berichtet, dass er als Kind direkt angesprochen wurde: «Als Kind
wurde nie direkt mit mir gesprochen. Meine Eltern, Grosseltern und Familie sprachen
untereinander, aber nicht mit mir.»°! Dies verdeutlicht, dass die Sprache bereits innerhalb der
Familie nur eingeschrankt weitergegeben wurde und der Sprachverlust dadurch geférdert
wurde.®?

3.1 Assimilation und Sprachwechsel

Die Mehrsprachigkeit kann fur eine Sprache sowohl positive als auch negative Folgen haben.
Eine Variante ist, dass die Sprachen nebeneinander bestehen und sich gegenseitig
stabilisieren. Eine zweite Variante ist, dass durch Mehrsprachigkeit ein Machtspiel entsteht,
das in der Linguistik als Prestige bezeichnet wird. Das bedeutet, dass eine Sprache von der
Gesellschaft héher und machtiger angesehen wird als die andere. Zum Beispiel hat Turkisch
in der Turkei wirtschaftlich und gesellschaftlich einen héheren Nutzen und Status, wahrend

86 Interview mit Mahir Dogan vom 7. Juli 2025, sieche Anhang 1.2 S. 43.

87 Ebd.

88 Interview mit Mesut Asmén Keskin vom 9. Juli 2025, siehe Anhang 1.3 S. 50.
89 Interview mit llyas Arslan vom 11. August 2025, siehe Anhang 1.13 S.71-72.
90 Interview mit Mesut Asmén Keskin vom 9. Juli 2025, siehe Anhang 1.3 S. 50.
91 Interview mit Ugur Canpolat vom 5. August 2025, siehe Anhang 1.11 S. 67.
92 Ebd.

18



Zazaki einen eher geringen symbolischen Status hat. Wenn Turkisch-Sprecher und Zazaki-
Sprecher zusammenkommen, wird oft auf Tirkisch gewechselt.®® Auch der Alltag spielt eine
Rolle. Lizge Aydin berichtet, dass sie Zazaki zu Hause vor allem mit ihrer Mutter spricht, im
Alltag jedoch nur, wenn sie Familienmitglieder trifft.** Erfahrungen aus der Schule zeigen, wie
stark die Unterdriickung war. Nedim Yildiz erinnert sich, dass sie Schlage bekommen haben,
weil sie die Sprache nicht sprechen durften und dass auch Gesprache auf Zazaki draussen
bestraft wurden.®® Solche Dominanzverhaltnisse kdnnen politisch oder wirtschaftlich bedingt
sein. Der Kontakt zwischen den Sprachen fuhrt dazu, dass sich Sprachen dann gegenseitig
beeinflussen. Zazaki hat in den letzten 50 Jahren viele Lehnworter aus dem Turkischen
Ubernommen, so wie das Turkische Worter aus dem Persischen Gbernommen hat. Menschen
nutzen eine Sprache in der Schule und das andere zu Hause. Fur den Verlust von Zazaki ist
nicht allein die Mehrsprachigkeit der Hauptgrund. Die Politik in der Turkei ist der wichtigste
Faktor, der die Nutzung von Minderheitensprachen lber langere Zeit eingeschrankt hat.®

3.2 Turkisierung und nationale ldentitatspolitik

Die Grundung der Turkei erfolgte in den 1920er Jahren. Der Staat hat Massnahmen
durchgefiihrt, um die Bevolkerung an die tlirkische Sprache und Kultur anzupassen. Ein Tell
der Bevoélkerung wurde wegen ihrer Herkunft oder Sprache verfolgt, es gab Massaker und
gezielte Assimilationskampagnen. Die Massnahmen ab den 1960er und 1980er Jahren waren
besonders auffallig. Schulen und Bildungseinrichtung wurden kontrolliert. Sprachen wie
Zazaki, die Minderheitensprachen sind, wurden teilweise verboten. Zum Sprachverlust fiihrten
diese politischen Massnahmen und wirkten direkt auf die Menschen ein.®” Pervin erzahlt: «Als
wir in die Schule kamen, wurde uns gesagt, dass in der Schule Tlrkisch gesprochen wird und
Turkisch die Hauptsprache sein muss. Es war wie ein Verbot. Deshalb hatten wir als Kinder
Angst, Zazaki zu sprechen.»® Dieses Beispiel zeigt, dass die politischen Massnahmen dazu
fuhrten, dass Zazaki weniger gesprochen und nicht an die nachste Generation weitergegeben
wurde.®® Die Weitergabe traumatischer Erfahrungen wurde immer weitergegeben, auch in der
Diaspora. Die Familien, die im Ausland leben, geben die Sprache oft nicht weiter, weil die
Erinnerungen an Unterdrickung und Gewalt tief in den Gedanken sitzen. Ein zentrales
Ereignis war der Dersim-Genozid 1938. Die Kampagnen in den Bildungsbereichen und in der
Gesellschaft, welche die Nutzung und den Gebrauch der Muttersprache einschrankten,
wirkten nachhaltig. Die gesellschaftlichen Bedingungen wurden durch politische Faktoren
beeinflusst, sodass die Sprache immer weniger gesprochen wurde.'®

3.3 Generationsunterschiede und Sprachkenntnisse

Es wird zwischen aktiven Sprechern und passiv Verstehenden unterschieden. Ein englischer
Begriff dafur ist «Heritage Speaker». Der Unterschied liegt im Grad des Sprachverstandnisses
und der Fahigkeit zur Sprachproduktion. Die aktiven Sprecher verstehen die Sprache nicht
nur, sondern konnen sie im Alltag anwenden. Sie beherrschen die Sprache in fast allen
Kontexten. Die passiv Verstehenden verstehen die Sprache nur teilweise oder vollstandig,
haben jedoch Schwierigkeiten, die Sprache zu sprechen und vollstandige Satze zu bilden.
Meist fehlen den passiv Verstehenden die grammatische Sicherheit und der aktive Wortschatz.
Bei Minderheitensprachen ist das relativ verbreitet. Auf der ganzen Welt zeigt sich, dass die
jungeren Generationen oft nur passive Sprachkompetenz besitzen. Die Jungen wachsen mit

93 Interview Mahir Dogan vom 7. Juli 2025, siehe Anhang 1.2 S. 46.

9 Interview mit Lizge Aydin vom 30. Juli 2025, siehe Anhang 1.5 S. 56.

9 Interview mit Nedim Yildiz vom 15. Juni 2025, siehe Anhang 1.1 S. 37.

9 Interview mit Mahir Dogan vom 7. Juli 2025, siehe Anhang 1.2 S. 46.

9 Ebd., S. 43.

98 Interview mit Pervin Aydogdu vom 5. August 2025, siehe Anhang 1.8 S. 61.
9 Ebd.

100 |nterview mit Mahir Dogan vom 7. Juli 2025, siehe Anhang 1.2 S. 43-44.

19



der Sprache auf oder héren sie im Umfeld, zum Beispiel zu Hause, sprechen sie jedoch nie
aktiv. Dabei entsteht zwischen den Generationen ein Ubergang. Die alteste Generation spricht
aktiv, die mittlere teilweise und die jliingste oft nur noch passiv. Dies sind bei Zazaki klare
Merkmale und typisch fiir bedrohte Sprachen.'® Canan zeigt, dass «Treffen sie altere
Menschen, flhren sie vielleicht kurz ein kleines Gesprach auf Zaza, danach wechseln sie ins
Tirkische.»'®? Duygu Canpolat veranschaulicht ebenfalls: «Ich sehe die Zukunft so, dass
unsere Sprache verloren geht, denn in meiner Generation kenn ich fast niemanden, der sie
fliessend spricht. Das ist schade, weil damit auch Identitat, Kultur und Tradition verloren
gehen.» ' Diese Beispiele zeigen, dass die Sprache bei den jlingeren Generationen kaum
noch aktiv gesprochen wird und dadurch auch Teile der Kultur und Identitat verloren gehen.'%
Laut der Studie von Nadire Gulntas-Aldatmaz haben jlingere Menschen weniger
Sprachkenntnisse. Wenn die aktive Generation ausstirbt und es keine aktiven Sprecher mehr
gibt, nimmt auch die passive Sprachkompetenz ab. Ohne aktive Nutzung der Sprache geht
der soziale Zusammenhang verloren.'®® Serpil gehort zur alteren Generation und spricht die
Sprache aktiv, da sie in einer Familie aufwuchs, die Zazaki sprach und ihre Umgebung die
Sprache auch nutzte.'% Ein Interview mit Taylan Kaya bestéatigt, dass er als jingste Generation
nie den richtigen Kontakt zur Zazaki-Sprache hatte, auch nicht in seiner Kindheit.'”” Es gibt
jedoch Ausnahmen, wie bei Lizge Aydin, die ebenfalls zur jungen Generation gehort, aber die
Sprache aktiv spricht, weil es ihre Muttersprache ist. |lhre Eltern zogen mit 20 nach
Deutschland und sprachen damals kein Deutsch, sondern nur Zazaki, sodass sie die Sprache
von Geburt an lernte.'® Im Allgemeinen gibt es kaum noch Gesprache, Interaktionen oder
Erzahlungen auf Zazaki. Dadurch wird die Verbindung zu Kultur und Identitat unterbrochen.
Wenn es noch Menschen gibt, die die Sprache verstehen, kdnnen sie Positives tun, indem sie
die Sprache aktiv bewahren.'® Selbst in Dersim lernen die Kinder die Sprache kaum noch.
Ausnahmen gibt es in anderen Regionen wie Varto, Hinis wo Zaza-Aleviten leben, die
ursprunglich aus Dersim ausgewandert sind. In der Diaspora gibt es haufig Bemuhungen mit
starken Sprachbewusstsein als in den Stadten der Tirkei. In Dersim verwenden die Menschen
Zazaki zwar, beherrschen es aber weniger.'"°

3.4 Rolle der Bildung und Migration

Fir den Erhalt der Minderheitensprachen spielt Politik eine grosse Rolle. In der Turkei wurde
Uber lange Zeit bestimmt, welche Sprachen erlaubt und geférdert wurden und welche
unterdrickt wurden. Minderheitensprachen werden historisch stark eingeschrankt, sodass sie
im Alltag sowie allgemein nicht gesprochen werden konnten. Die Familie beeinflusst stark, ob
die Sprache an die nachste Generation weitergegeben wird. Aus Angst vor politischer
Repression vermeiden es Eltern und Grosseltern, die Sprache weiterzugeben. Die Bildung
wirkt stark auf den Sprachgebrauch. Als Unterrichtssprache ist nur Turkisch in der Verfassung
festgelegt. Minderheitensprache durfen nicht offiziell in den Schulen beigebracht werden. Die
Kinder lernen Zazaki nur zu Hause oder horen es passiv im Umfeld mit.""" In den letzten Jahre
werden in einigen tlrkischen Schulen Kurse angeboten, in denen regionale Sprachen und

01 Ebd., S. 40.

102 |Interview mit Canan Atalay vom 3. August 2025 siehe Anhang 1.7 S. 59.

103 |Interview mit Duygu Canpolat vom 6. August 2025, siehe Anhang 1.12 S. 69.
104 Epd.

105 Epd., S. 41.

106 |Interview mit Serpil Glingér vom 12. August 2025, siehe Anhang 1.14 S. 76.
197 Interview mit Taylan Kaya vom 29. Juli 2025, siehe Anhang 1.4 S. 55.

108 |nterview mit Lizge Aydin vom 30. Juli 2025, siehe Anhang 1.5 S. 56.

109 |nterview mit Mahir Dogan vom 7. Juli 2025, siehe Anhang 1.2 S. 45.

M0 |nterview mit Mesut Asmén Keskin vom 9. Juli 2025, siehe Anhang 1.3 S. 50-51.
"1 Interview mit llyas Arslan vom 11. August 2025, siehe Anhang 1.13 S. 71.

20



Dialekte, darunter auch Zazaki, unterrichtet werden.''? Die Migration steht an einer wichtigen
Stelle beim Sprachverlust von Zazaki. Wenn die Menschen ihre Heimat verlassen, geht ein
Teil der Kultur und Sprache verloren. Dies ist sichtbar, wenn Gruppen in grossere Stadten oder
nach Europa ziehen. Innerhalb der Familie wird Zazaki teilweise noch genutzt, jedoch
sprechen die Menschen in politischen oder 6ffentlichen Themen Tirkisch. Die Migration fuhrt
dazu, dass die Sprache zunehmend weniger gesprochen wird und langfristig zurlickgeht.'

"2 Elective courses for Zazaki language attract attention, 2015:
https://www.dailysabah.com/life/2015/01/01/elective-courses-for-zazaki-language-attract-attention/amp?, [Zugriff:
09.10.2025].

"3 Interview mit llyas Arslan vom 11. August 2025, siehe Anhang 1.13 S. 71.

21


https://www.dailysabah.com/life/2015/01/01/elective-courses-for-zazaki-language-attract-attention/amp?

4 Politische Hintergrinde und deren Einfluss

Die Region Dersim war historisch ein eigenstandiges Gebiet in Ostanatolien. Wahrend der Zeit
der Einparteienherrschaft in der Turkei nach 1938 wurde die Ereignisse in Dersim von der
Regierung stark kontrolliert dargestellt. In den Publikationen und offiziellen Berichten, wie in
dem Buch «Tunceli wird der Zivilisation zuganglich gemacht» von Nasit Ulug im Jahr 1939,
wurde die Aktion des Staates als gelungene Befriedung und Wiederaufbau dargestellt. Die
Massnahmen gegen die Bevdlkerung wurden verschwiegen oder als notwendige Bestrafung
von sogenannten «Banditen» dargestellt. Die tlirkische Armee wurde in offiziellen Berichten
positiv dargestellt, wahrend die Perspektive der Bevolkerung nur begrenzt bertcksichtigt
wurde. Menschen in Dersim Ubernahmen diese Sichtweise oder wurden in Schule und
anderen Einrichtungen vom Staat erzogen. Die Waisen lernten Mustafa Kemal Ataturk zu
verehren und schoben die negativen Seiten der Kampagne eher einzelnen Beamten oder
Soldaten zu. Nach dem Ende der Einparteienherrschaft durften die Menschen ab 1947, die
umgesiedelt worden waren, teilweise in ihre Dorfer zurlickkehren. Jedoch war es schwierig,
offen Uber die vergangenen Ereignisse zu sprechen oder die Aktionen von Armee und Staat
zu kritisieren. Nach dem Militarputsch im 20. Jahrhundert von 1980 begangen linke und
kritische Gruppen, die Perspektive der Kurden starker zu thematisieren. Die Erinnerungen
wurden wieder prasent und unter der liberalen Politik ab den 2000er-Jahren im EU-
Beitrittsgesprache und die «demokratische Offnung» konnte die vergangenen Ereignisse
offener diskutiert und thematisiert werden. 2009 sprach Recep Tayyip Erdogan die Ereignisse
von 1937-38 o6ffentlich als Massaker an. Die offizielle Darstellung wurde infrage gestellt, dass
es sich um eine Befriedung gehandelt habe. Heute werden die alten Versionen nur noch von
bestimmten politischen Gruppen vertreten. Die Geschichte von Dersim zeigt, dass Politik,
Staat und Medien die Erinnerung an Ereignisse pragen kénnen.'

4.1 Der Genozid von 1937 — 1938

Im Jahr 1937 begannen die Vernichtungsoperationen in Dersim. Am 20. Marz 1937 wurde eine
Holzbriicke Gber dem Fluss Hargik zerstort, dies gilt als Ausldser und eine Telefonleitung wurde
zerschnitten. Zu dieser Zeit war Seyit Riza der regionale Stammesfihrer und wurde fir die
Ereignisse verantwortlich gemacht, obwohl daflr keine Beweise vorlagen. Als Reaktion wurde
das Haus von Seyit Riza sowie weitere Orte, an denen vermeintliche «Bandit*innen» vermutet
wurden, von der turkischen Luftwaffe bombardiert. Die Anzahl dieser Luftangriffe ist nicht
bekannt. Circa 100 Bewaffnete belagerten fiir kurze Zeit eine Gendarmeriestation am 26. April
1937. Der Generalstab stellte am 3. Mai fest, dass das Vorgehen nicht ausreichend sei und
die Rebell*innen dadurch an Starke gewinnen koénnten. Am selben Tag griffen 15
Kampfflugzeuge das Dorf Kegizeken an, wo sich mehrere Stammesfuhrer versammelt hatten.
Sabiha Godkgen, die Adoptivtochter von Mustafa Kemals, war, als Pilotin daran beteiligt.
Opferzahlen gibt es keine Angaben. Am 4. Mai 1937 publizierte der Generalstab eine Warnung
an die Bevdlkerung, in der er die Auslieferung mutmasslicher Aufstandischer verlangte. Der
Ministerrat erklarte, dass Dorfer zerstort und Bewaffnete entweder getdtet oder deportiert
werden sollten. In den Wochen danach fielen zahlreiche Dérfer der Zerstérung zum Opfer,
darunter Kecgizeken, Resikan, Goézerek, Varuslar, Cokerek und Cat. Die Ergebnisse des
Generalstabs fassten die Operationen allgemein zusammen und erwahnten nur die Anzahl an
beschlagnahmter Waffen, jedoch keine detaillierten Opferzahlen der Zivilbevolkerung. Die
Verluste der tirkischen Armee waren gering. Im Juni 1937 begannen die tirkischen Medien
Uber die Operationen in Dersim als Aufstand und als Teil einer «Zivilisierungsmission» zu
berichten. Seyit Riza stelle sich am 10. September 1937 zusammen mit zwei Begleitern,
jedoch wurden die Operationen fortgesetzt. Er wurde zwischen Ovacik und Erzincan von der
Armee erwischt, weil ihn jemand verraten haben soll, so sein Urenkel Rustem Polat. Im

114 Kieser, Hans-Lukas: Dersim Massacre, 1937-1938, 27.07.2011, S. 7-8.
22



Gesamten starben 30 Soldaten der tirkischen Armee und 265 als Aufstandische eingestufte
Personen. 47 Menschen wurden gefangen genommen und weitere 849 zur Aufgabe
gezwungen. Seyit Riza und sechs Mitangeklagte wurden am 15. November 1937 hingerichtet,
33 weitere erhielten lange Haftstrafen und 14 wurden freigesprochen. Die Regierung
beschloss flr das Jahr 1938 eine erneute Militdroperation in Dersim mit dem Ziel, die restlichen
Gegner zu verfolgen, deren Waffen zu beschlagnahmen und Tausende Bewohner aus Tunceli
zu deportieren. Im Juni 1938 begannen die Operationen, die tagliche Angriffe, Zerstérung von
Dorfern sowie Gefechte beinhalteten, bei denen Soldaten als auch Aufstandische eingestufte
Personen getotet wurden. Die Militaroperationen richteten sich gezielt gegen die Bevélkerung,
die sich in Héhlen und Talern aufhielt. Die turkischen Medien berichten kaum Uber die
Operationen und stellten in einigen Fallen als MilitArmanéver oder als Massnahme zur
«Erziehung» der Bevolkerung dar. Die letzte Operation im September 1938 wurde von der
dritten grossen Armeeeinheit der tlrkischen Armee durchgefihrt. Sperrgebiete wurden
gerdumt, Hauser zerstdrt und Stammesflihrer mit ihren Familien deportiert oder getotet.
Zahlen belegen, dass wahrend der Operation 1938 insgesamt 7954 Personen umgebracht
oder festgenommen, 1019 Waffen beschlagnahmt wurden. Die meisten Opfer waren
unbewaffnet. Die Militdroperationen in den Jahren 1937 und 1938 zeigen, dass die Streitkrafte
der Turkei systematisch die Region Dersim durchsuchten, Doérfer von der Bevolkerung
zerstorten, Teile der Bevolkerung zwangsweise deportierten und viele Menschen toéteten. Die
offiziellen Begrindungen, dass es sich um einen Aufstand handelte, spiegelte die
tatsachlichen Ereignisse nicht wider.''® Zu den offiziellen Berichten des Generalstabs gibt es
Augenzeugen und ehemalige Soldaten die ein detaillierteres Bild der Militaroperationen. Die
Uberlebenden erzahlen, dass Dorfer niedergebrannt und die Bewohner*innen deportiert
wurden. Menschen wurden an vorbereiteten Orten getotet, wobei in einigen Ddrfern gezielt
nur Manner anhand von Listen erschossen wurden, in anderen Frauen, Manner und Kinder
umgebracht wurden. In einigen Fallen konnten Dorfbewohner*innen durch das Eingreifen
einzelner Offiziere entkommen. Ehemalige Soldaten bestatigen die Massaker und berichten,
dass es Befehle gab, die Bevolkerung vollstandig zu vernichten. Die Operationen waren
geplant und erstreckten sich Uber die gesamte Region. Ganze Dorfgemeinschaften wurden
ausgeloscht wahrend der Operation.'®

S

—

Abbildung 10: Seyit Riza in der Mitte mit zwei Begleitpersonen

"5 Kupeli, Ismail: Dersim — Identitdt und Vernichtung, In: Gudehus, Christian (Hrsg.): Dersim — Identitat und
Vernichtung, Psychosozial — Verlag, Giessen 2024, S. 192-203.
116 Ebd., S. 203-206.

23



4.1.1 Folgen fur Sprache und Identitat

Das Dersim Massaker hinterliess tiefe Spuren im Gedachtnis der Bevolkerung. Die
Uberlebenden und ihre Nachkommen wuchsen in einer Umgebung auf, die von Schweigen
Uber die Ereignisse und auch von wiederholten Erinnerungen an die Gewalt gepragt war. Als
Schutzmechanismus diente dieses Schweigen und half zur Verarbeitung der traumatischen
Erfahrungen. Dies flhrte dazu, dass die nachfolgenden Generationen die Ereignisse nur
teilweise oder unvollstandig vermittelt bekamen. Die zweite und dritte Generationen erleben
intensive emotionale Reaktionen, obwohl sie die Ereignisse nicht selbst erlebt haben. Geflihle
wie Angst, Trauer, Wut oder Albtraumen gehoren dazu. Diese Erfahrungen sind als sekundares
oder stellvertretendes Trauma zu bezeichnen. Es geht um die Verbindung zwischen ihrer
Herkunft aus Dersim, den Erzahlungen Uber das Massaker und dem heutigen Leben sowie
der Identitdt der Nachkommen. Die Nachkommen konnten erst als Erwachsene ein
vollstandigeres Verstandnis entwickeln. Die jlingeren Generationen versuchen, die lange
verschwiegenen Ereignisse zu verstehen und sie in ihr eigenes Leben und ihre Identitat
einzuordnen. Politik spielt dabei eine Rolle, da viele ihr Trauma durch aktive Teilnahme an
politischen oder sozialen Gruppen ausdriicken. Die Folgen der Massaker betrafen nicht nur
korperlichen oder materiellen Bereich, sondern auch psychische, soziale und kulturelle
Bereiche. Die Ereignisse pragten das Miteinander, das gemeinsame Erinnern und das Geflihl
von Sicherheit und Zugehdrigkeit in Dersim (iber viele Generationen.'”

4.2 Repressionen im 20. Jahrhundert

Dersim war im 20. Jahrhundert stark von Repressionen betroffen, die politische, kulturelle und
sprachliche Bereiche betrafen. Die Repressionen wurden hauptsachlich vom tirkischen Staat
ausgelbt. Unabhangig davon kam es auch innerhalb verschiedener linkspolitischer
Organisationen zu Spannung und internen Konflikten. Mit der Repression war es das Ziel, die
kurdische und alevitische ldentitdt zu schwachen und die Bevdlkerung in die staatliche
Modernisierung und Homogenisierung zu integrieren. In dieser Zeit verfolgte die turkische
Regierung kurdische politische Gruppen und Organisationen in Dersim, die die ldentitat und
Rechte der Bevolkerung verteidigten. Bewegungen, die links waren oder von kemalistischer
Orientierung, unterstitzen die staatlichen Massnahmen und wollten es firr die Modernisierung.
Kritische Stimmen wie die des turkischen Wissenschaftlers Ismail Besikci wurden unterdrickt.
Die linken Organisationen, die Kurden negativ betrachteten und die staatlichen Massnahmen
als weiterfuhrend sahen, stellten laut Besikci fest, dass dies die Bevolkerung stark betraf. Ein
Beispiel dafur ist die linke Bewegung Kurtulus, die in den 1970er und 1980er aktiv war. Kurtulug
unterstitzte die Meinung, dass Kurdistan als Kolonie betrachtet werden muisste und kritisierte
die linken Gruppen, da sie die Sichtweise von Mustafa Kemal hatten. Die meisten Mitglieder
von Kurtulugs wurden zwischen 1976 und 1980 umgebracht, darunter auch Frauen und
Jugendliche. Die Organisationen wie Kawa und Tékosin wurden vom Staat verfolgt, viele
Aktivist*innen die sich legal fur kurdische Rechte einsetzten, wurden getétet oder zur Flucht
gezwungen. Die politische Unterdriickung wirkte sich auch auf die Kultur aus. Sowohl linke als
auch staatliche Gruppen nutzten ahnliche Argumente wie wahrend der Militaroperationen in
den 1930er Jahren, um die traditionelle Gesellschaftsstruktur in Dersim zu kritisieren. Die
Flhrungen der Aleviten und Kurden, wie die religiésen Fuhrer aus der Linie des Propheten,
die religids autoritdr waren, wurden als veraltet dargestellt. Sie waren sehr wichtig fur die
kulturelle und religidse Organisation der Gemeinschaft. Durch die Abwertung dieser Strukturen
wurde die kurdische und alevitische Identitat eingeschrankt. Die Leute verloren immer mehr
den Kontakt zu ihrer eigenen Kultur. Propaganda vonseiten der Regierung, die vorgibt, die
Region zu modernisieren, wahrend gleichzeitig Gewalt gegen die Bevodlkerung gerechtfertigt

"7 Celik, Filiz: Dersim — Identitat und Vernichtung, In: Gudehus, Christian (Hrsg.): Dersim — Identitat und
Vernichtung, Psychosozial-Verlag, Giessen 2024, S. 255-260.

24



wird. Viele junge alevitische Zazas und Kurden in Dersim begannen, ihre eigenen Traditionen
und Gemeinschaften zu hinterfragen oder abzulehnen. Die Massnahmen der
Unterdrickungen sind bis heute tief verankert. Die Abwertung der kurdischen und alevitischen
Identitdt sowie die Verfolgung haben die Tradition und Kultur innerhalb der Gesellschaft
geschwacht. Die Bevodlkerung passte sich immer mehr an die Staatlichen Vorgaben und
dominanten kulturellen Normen an. Bis in die 2000er Jahre wurden Entscheidungen Uber
Politik und Kultur in Dersim von der Regierung und bestimmten Parteien beeinflusst, was zeigt,
dass die Folgen der Unterdriickungen langfristig geblieben sind.'®

18 Deniz, Dilsa: Re-assessing the Genocide of Kurdish Alevis in Dersim, 1937-38, 04.09.2020, S. 36-38.
25



5 Heutiger Sprachgebrauch und moderne Plattformen

Zazaki hat in letzter Zeit durch digitale Medien wie TikTok, Instagram oder YouTube neue
Sichtbarkeit gewonnen. Es gibt heutzutage viele Zazaki-Nachrichtenseiten, Musikbeitrage,
Literatur oder auch Bucher, die helfen die Sprache zu erhalten. Der aktive Sprachgebrauch
bleibt dennoch gering, da die meisten Zazaki hdren, aber nicht lesen und schreiben kénnen.
Soziale Medien werden von Aktivist*innen und Kunstler*innen genutzt, um Inhalte auf Zazaki
zu verodffentlichen und jlingere Generationen zu erreichen. Wie Mahir Dogan erzahlt:
«Sichtbarkeit ist vorhanden, aber der Erhalt der Sprache ist nicht ausreichend.»''® Das zeigt,
dass die Sprache zwar sichtbar bleibt, ihr Erhalt aber ohne aktive Nutzung gefahrdet ist. Die
Plattformen kdénnen die Menschen dazu bringen, die Sprache zu lernen, aber nur, wenn sie
die Sprache aktiv nutzen.'?® Laut Mahir Dogan ist die Motivation, Zazaki zu lernen, stark von
emotionaler Verbindung, dem sozialen Umfeld und personlicher Bedeutung abhangig. Es gibt
Sprachkurse, digitale Angebote, Apps und Medien auch Kontakte zur eigenen Familie und
Geschichte. Jedoch muss ein Umdenken stattfinden, damit die Sprache aktiv im Alltag
gebraucht wird. Um mit der Familie zu kommunizieren oder ihre Identitat und ihre Wurzeln zu
starken, wollen die Menschen die Sprache lernen. Das Gelernte im Alltag zu verwenden, fallt
den meisten schwer. Es gibt Leute, die den Sprachkurs nach ein bis zwei Wochen abbrechen
oder die gelernte Sprache nicht nutzen. Der Sprachwissenschaftler Mahir Dogan sagt deutlich:
«Die Sprache muss als Ressource und Ausdruck von Stolz genutzt werden und nicht als
Problemwahrnehmung, sie muss aktiv angewandt werden, sonst wird das nichts.»'?! Das
bedeutet, Zazaki bleibt nur erhalten, wenn man sie wirklich spricht und sie als Teil der eigenen
Identitat sieht.

5.1 Digitale Kommunikation und Lernangebote

Dadurch werden digitale Sprachkurse und Lernangebote mehr wertgeschatzt. Das Interesse
an Zazaki soll geweckt werden.'?? Sprachkurse hat Nedim Yildiz angeboten, jedoch sind nur
zwei Personen erschienen. Er hat ein Kompaktprogramm angeboten, das geschichtlichen
Hintergrund, die Sprache und den religidsen Kontext beinhaltete. Von den beiden
Teilnehmer*innen hat nur eine Person die Sprache gelernt und das in einem Zeitraum von
sechs Monaten.'” Die sozialen Medien sind wichtig fir die Verbreitung von Zazaki. Auf
Instagram, TikTok oder YouTube gibt es Kanale, die Beitrage auf Zazaki produzieren, zum
Beispiel Interviews. Bei TRT und bei kurdischen oder alevitischen Sendern wie YOL TV, TVC,
TVON, Mediatv oder Roj TV wird auf Zazaki gesendet. Menschen, die sich fir die Sprache
einsetzen, benutzten Medien, um ihre Beitrdge auf Zazaki zu veroffentlichen und auch
Angebote fur Sprachkurse zu machen. Die Initiativen stehen noch am Anfang. Fir Handys gibt
es Apps wie Sprachkurse oder Worterblicher, die bisher nicht von vielen Menschen genutzt
werden. Dennoch zeigen die vorhandenen Massnahmen positive Wirkung und haben das
Potenzial, in Zukunft weiter ausgebaut zu werden.'?* Die Jugendliche sind heutzutage Uber
soziale Medien erreichbar. Eine WhatsApp-Gruppe wurde aufgebaut mit Menschen, die Zazaki
lernen wollen. Dort werden wochentlich mehrere Beitrage geteilt, um Zazaki zu lernen. Die
Sprache kénnte von den Jugendlichen auf die Art erlernt werden. Die WhatsApp-Gruppen
ermoglichen den Leuten, untereinander in Kontakt zu bleiben.'?® Jugendliche selbst haben
Interesse daran, die Sprache aktiv zu nutzen. Royem berichtet: «Ja, ich fange demnachst

"9 Interview mit Mahir Dogan vom 7. Juli 2025, sieche Anhang 1.2 S. 44,

120 Epd.

21 Interview mit Mahir Dogan vom 7. Juli 2025, siehe Anhang 1.2 S. 46-47.

122 Epg.

123 |Interview mit Nedim Yildiz vom 15. Juni 2025, siehe Anhang 1.1 S. 36.

124 |Interview mit Mesut Asmén Keskin vom 9. Juli 2025, siehe Anhang 1.3 S. 51.
125 |nterview mit Lizge Aydin vom 30. Juli 2025, siehe Anhang 1.5 S. 57.

26



einen Kurs an und hoffe, dass ich sie dann kann.»'?® Das zeigt, dass junge Menschen motiviert
sind, Zazaki zu lernen und aktiv zu verwenden.'?” Mahir Dogan fiihrt einen Discord-Server, auf
dem verschiedene Dialekte erklart werden, welche Worter in welchen Regionen wie gesagt
wird in Dersim, Bingdl oder Diyarbakir, sowie wie die Wérter ausgesprochen werden. Auch
Herkunft und Geschichten der Begriffe werden erklart. Die Beitrage bleiben als Archiv, damit
Zazaki bewahrt wird. Menschen, die spater einmal Zazaki lernen wollen, kénnen leicht auf
diese Plattformen zugreifen.'??

5.2 Musik und Kulturprojekte

Im Jahr 2021 grindeten Familien aus Dersim den Verein «Domané Désimi Kultur Verein» in
der Umgebung von Basel/Weil am Rhein, um Zazaki und die Kultur ihrer Heimat aktiv erhalten
und an die nachste Generation weiterzugeben. Dieser Verein wird von einem Vorstand geleitet
und arbeitet auch ehrenamtlich, um den Kindern und Jugendlichen ihre Sprache, kulturelle
Werte und traditionelle Rituale aus Dersim naherzubringen. Die Aktivitaten, die im Verein
angeboten werden, umfassen einen Kinderchor, in dem den Kindern die Zazaki-Sprache und
Lieder aus der Region beigebracht werden. Ausserdem gibt es Baglama-Kurse im Angebot.
Zukunftige Plane sind Sprachkurse, Semah, Volkstanze, Theaterprojekte oder kulturelle
Veranstaltungen wie Festivals, Konzerte, TheaterauffiUhrungen, Fotoausstellungen und
mehr.'® Das Projekt wird unterstiitzt, damit die Kinder einen Bezug zu ihrer Sprache und
Identitdt entwickeln kdnnen. Die Arbeit zeigt Erfolg Musik verbindet und weckt Emotionen,
wodurch die Kinder sich starker mit Zazaki sowie der Tradition und Kultur von Dersim
verbunden fiihlen.'3°

5.2.1 Musiker und Kunstler aus Dersim

In der Tirkei gilt Dersim als eine Region mit Gberaus reicher Musik und vielen Musiker*innen.
Bekannte sind beispielsweise Metin und Kemal Kahraman, Ahmet Aslan, Ferhat Tung, Aynur
Dogan, Zeynep Baksi, Yilmaz Celik, Mikail Aslan, Erdogan Emir, Ali Asker, Ali Baran und viele
weitere. Die Art der Musik ist breit Uber politische Lieder, Rock bis hin zu westlicher
zeitgendssischer Musik und Weltmusik. Die Musiker*innen aus Dersim sind verbunden mit
religiésen, kulturelle oder musikalischen Traditionen. Ob es in Dersim eine einheitliche
Musiktradition gab oder einen spezifischen Dersim-Stil, ist schwer zu bestimmen. Geografisch
ist Dersim abgelegen, wurde aber schon frih durch Migration und Austausch mit anderen
Regionen musikalisch gepragt. Die Dedes, also die religiosen Fihrer (alevitische Priester,
Zazaki «pir, rayber, mursid», gingen in andere Gemeinden, leiteten dort Cems (religiose
Versammlungen) und brachten die Musik weiter. Aufnahmen zeigen, dass die religiésen Lieder
aus Dersim Ahnlichkeiten mit denen anderer alevitischer Regionen wie Erzincan, Sivas und
Nord-Malatya aufzeigen. Die traditionelle Musik in Dersim ist Ende der 20. Jahrhunderts gut
dokumentiert. Zu Beginn des 20. Jahrhunderts kamen nur wenige turkische
Musikforscher*innen nach Dersim. Ferruh Arsunar im Jahr 1936 ist ein Beispiel und sammelte
dort Lieder, die sie spater verdffentlichten. Musiktraditionen in Dersim waren religidése Musik in
alevitischen Cems und Klagegesange. Hochzeiten und Beerdigungen waren mit Musik
verbunden. Bei Hochzeiten wurden Lieder zum Tanzen ohne Instrumente gesungen, nur
manchmal Trommel (Davul), Schalmei (Zurna) oder in Hozat Klarinette dazu. Alevitentum ist
eng mit religidser Musik verbunden. Dedes fuhrten Cems durch, sangen und spielten
Instrumente, wie die Tembur (thamur, thomir), eine kleine Langhalslaute. Cems sollten

126 |Interview mit Royem Yildiz vom 3. August 2025, siehe Anhang 1.6 S. 58.

127 Ebd.

128 |nterview mit Canan Atalay vom 3. August 2025 siehe Anhang 1.7 S. 59-60.

129 Dersim Foderation der Gemeinden in Europa (FDG): https://domanedersim.com.tr/hakkimizda/ [Zugriff:
09.10.2025].

130 |nterview mit Nedim Yildiz vom 15. Juni 2025, siehe Anhang 1.1 S. 38.

27


https://domanedersim.com.tr/hakkimizda/

emotional bertihren und spirituelle Erfahrung ermdglichen. Dedes, die die Musiktradition
pragten, waren zum Beispiel Firik Dede, Ahmet Dede und Zeynel (Batar) Dede. In der Diaspora
waren Mahmut Yildiz Dede und Baba Servan und Dewrés ismail aktiv. Weitere Musiker*innen
entstanden nach dem Rulckgang der religidsen Zeremonien wie Ali Asker, Emre Saltik, Adil
Arslan, Seyfi Doganay, die politische und lyrische Lieder machten. In Dersim ist die Musik stark
von Alevitentum gepragt, jedoch nicht deutlich von Volksliedern zu trennen. Die Texte der
Lieder haben ofters alevitische Elemente, wir Namen von spiritueller Personen oder heiliger
Orte und werden auf Zazaki, Kurmanji oder Turkisch gesungen. Die Musik bleibt ein zentrales
Element der kulturellen und religidsen Identitat Dersims.'' Wie der Sprachwissenschaftler
Mesut berichtet: «Bei mir hatte die Musik einen ahnlichen Effekt. Ich habe dadurch das
Bewusstsein fir meine Muttersprache entwickelt und erkannt, dass sie gesprochen werden
sollte.»' Da heisst, Musik kann helfen, die Sprache zu lernen und sie als Teil der eigenen
Identitat zu sehen.'

5.3 Rolle Dersim fur den Erhalt von Zazaki

Die Massnahmen zum Erhalt der Sprache funktionieren nur zum Teil, es gibt jedoch Ideen, die
langfristig Wirkung zeigen konnten. Lehrer und Autor*innen wie Xidir Eren und Stkran Lilek
Yilmaz versuchten, in Grund- und Mittelschulen in Dersim Zazaki als Muttersprache
einzufihren. Dieser Ansatz war nur teilweise erfolgreich. Die Partei Deza-Par in der Turkei ist
anerkannt und hat Parteibiiros in Dersim, Bingél, Diyarbakir und izmir. Sie engagieren sich
politisch, beispielsweise um einen eigenen TRT-Kanal auf Zazaki zu bekommen und Zazaki
als eigenstandige Sprache fiur den muttersprachlichen Unterricht durchzusetzen. Der
staatliche Fernsehsender wird durch Steuergelder finanziert. Die Zazaki-Sprecher*innen
haben das Recht, solche Ideen vom Staat zu fordern. Ob diese Idee umgesetzt werden kann,
ist noch fraglich, da finanzielle Mittel fehlen. Es gibt Plane, eigene Sprach- oder Kulturzentren
zu grinden, in denen die Kinder und Jugendliche die Sprache, Musik und Kultur von Dersim
lernen und die Informationen weitergeben konnen.'* An der Mardin Artuklu Universitat kann
man Zazaki studieren.’*® An den Universitaten in Bing6l und Munzur wird seit 13 Jahren Zazaki
und Literatur angeboten. Es sind 40 Lehrer offiziell angestellt und Studierende kdnnen dieses
Fach besuchen. Dieses Fach wird als Wahlfach angeboten und umfasst zwei Stunden pro
Woche. Bislang ist dies das grdsste Projekt. Zusatzlich zu diesem Projekt gibt es kleinere
Initiativen, wie einzelne Sprachkurse oder Gemeinschaften, die die Sprache unterstitzen. Die
universitare Ausbildung von Lehrperson bleibt das langfristige Vorhaben zur Vermittlung von
Zazaki in Schulen.'3®

31 Greve, Martin: Dersim — Identitat und Vernichtung, In: Gudehus, Christian (Hrsg.): Dersim — Identit&t und
Vernichtung, Psychosozial-Verlag, Giessen 2024, S. 81.87.

32 Interview mit Mesut Asmén Keskin vom 9. Juli 2025, siehe Anhang 1.3 S. 52.

133 Epd.

134 Ebd., S. 51-52.

135 |Interview mit Nedim Yildiz vom 15. Juni 2025, siehe Anhang 1.1 S. 38.

136 |Interview mit llyas Arslan vom 11. August 2025, siehe Anhang 1.13 S. 73-74.

28



Schlussfolgerung

In Dersim steht Zazaki an einem Wendepunkt. Einerseits droht die Sprache verloren zu gehen,
andererseits bietet sich die Chance auf eine kulturelle Erneuerung. Die sprachliche Situation
fur sich betrachtet kdnnte man glauben, es gehe nur um ein Kommunikationsproblem, doch
die Untersuchung zeigt, dass Zazaki noch viel mehr enthalt. Ein Teil des kulturellen
Gedachtnisses und ein Ausdruck von Geschichte sowie Identitdt. Die Sprache wird von
politischen, sozialen und technologischen Einflissen gepragt. Deshalb kann man den
Sprachverlust nicht mit nur einer einzigen Ursache erklaren: man muss die geschichtlichen,
politischen und gesellschaftlichen Entwicklungen gemeinsam anschauen. Die Leitfragen
dieser Arbeit lassen sich beantworten, wenn man die Aspekte zusammen betrachtet, welche
Faktoren haben zum Verlust von Zazaki gefuhrt haben und wie wird die Sprache heute
genutzt?

Der Rickgang von Zazaki ist historisch gesehen eng mit der Grindung der Republik Tdrkei im
Jahr 1923 verbunden. Die neu gegrundeten staatlichen Einrichtungen verfolgten das Ziel, eine
einheitliche tlrkische Identitat zu schaffen und dabei wurde die Sprache der Minderheiten
immer mehr an den Rand gedrangt. In den Schulen und Behérden wurden Zazaki verdrangt.
In den staatlichen Medien fand die Sprache kaum Beachtung und im Unterricht galt nur
Turkisch als die korrekte Sprache. Diese Politik hatte zwei Auswirkungen im Alltag wurde
immer weniger Zazaki gesprochen und viele junge Menschen begannen zu denken, dass ihre
Sprache «altmodisch» oder «weniger wichtig» sei. Die Entscheidungen der turkischen
Regierung in der Vergangenheit beeinflussen daher bis heute die Wahrnehmung der Sprache.

Dieser Prozess wird durch gesellschaftliche Entwicklungen verstarkt. In den Familien
veranderte sich der Sprachgebrauch stark, da viele Menschen in grossere Stadte oder sogar
ins Ausland zogen. Aus Sorge um die Zukunft ihrer Kinder fingen viele Eltern an, in der Familie
Turkisch zu sprechen. Zazaki verschwand aus dem &ffentlichen und beruflichen Leben, durch
Urbanisierung und neue Arbeitsmaoglichkeiten.

Die Interviews zeigen, dass die alteren Generationen die Sprache aktiv verwenden, wahrend
die jungeren sie nur noch teilweise verstehen. Dies zeigt den Einfluss gesellschaftlicher
Veranderungen auf den Gebrauch von Zazaki. Die Sprache ist trotz politischer und
gesellschaftlicher Benachteiligung nicht verschwunden. Im Gegenteil: die Sprache lebt weiter,
insbesondere in Familien, bei religidsen Versammlungen und immer mehr im Internet.
Plattformen wie TikTok, WhatsApp und YouTube sowie die Online-Sprachkurse bieten neue
Moglichkeiten, Zazaki zu sprechen, zeigen und kreativ zu nutzen. Musikvideos, Interviews,
digitale Erzahlungen oder Gruppenchats geben den Menschen eine Chance die Sprache aktiv
zu pflegen und weiterzugeben. Aus den Interviews mit jungen Sprecher*innen wird klar, dass
Zazaki durch das Internet modern und attraktiv wirkt und als wichtiger Teil der eigenen Identitat
wahrgenommen wird.

Die Nutzung von Zazaki heute ist uneinheitlich. In erster Linie nimmt die aktive Nutzung im
Alltag ab, da viele Familien untereinander Turkisch sprechen. Andererseits ist das Internet eine
neue Chance, die Sprache wird online sichtbar, es entstehen kreative Beitrage und Menschen
mit verschiedensten Altersgruppen kdnnen sich vernetzen. Zazaki dient als Mittel zur
Darstellung der Identitat. Wer die Sprache spricht, zeigt seine Verbindung zu Kultur und
Geschichte. Jedoch bleibt die Frage nach der Nachhaltigkeit dieser digitalen Nutzung
bestehen. Die Inhalte, die online sind, halten nicht lange und folgen den aktuellen Trends. Das
Sprechen von Zazaki im Alltag, zu Hause oder in der Schule Iasst sich durch nichts ersetzen.
Die digitale Nutzung ist eine Mdglichkeit die Sprache aufrechtzuerhalten und zu férdern, aber
keine Losung, um die Sprache zu bewahren.

29



Ein besonders spannender Aspekt ist die Bedeutung von Gemeinschaft und einzelnen
engagierten Menschen. Eine Sprache kann nur dann tiberleben, wenn sie angeboten wird, wie
bei Online-Sprachkursen, Kinderchdren oder kulturellen Veranstaltungen (z.B. das Dersim
Festival in Frankfurt). Es reicht nicht aus, dass es Zazaki gibt, sie muss gesprochen, geteilt
und an die nachste Generation weitergegeben werden. Das Bewusstsein flr die
Wertschatzung der Sprache steigt, jedoch ist die Motivation, Zazaki zu sprechen,
unterschiedlich, wie die Interviews zeigen. Der Erhalt der Sprache ist ein vielseitiger Prozess,
bei dem Eigenmotivation, gemeinschaftliches Engagement und Unterstitzung durch
Institutionen nétig sind. Ausserdem verdeutlichen die Untersuchungen, dass der Verlust von
Zazaki nicht nur ein linguistisches Problem ist, sondern eng mit Identitat, Politik und Beteiligung
am gesellschaftlichen Leben zusammenhangt.

Mit dem Verlust einer Sprache verschwinden kulturelle Traditionen, Geschichten, Lieder und
gemeinsame Erinnerungen. Die heutigen digitalen Méglichkeiten bieten neue Wege, Sprache
und Identitat miteinander zu verknupfen. Zazaki kann nicht nur bewahrt, sondern auch aktiv
genutzt und kreativ eingesetzt werden.

Zusammenfassend lasst sich sagen, dass Zazaki in Dersim verdeutlicht, wie eng Sprache,
Identitat und Gesellschaft miteinander verbunden sind. Der Gebrauch von Zazaki wurde durch
historische und politische Benachteiligung sowie gesellschaftlichen Wandel und
Modernisierung eingeschrankt. Die heutige Generation bietet durch digitale Mdglichkeiten und
kreative Projekte Ideen zur Wiederbelebung der Sprache. Die Sprache ist mehr als ein
Kommunikationsmittel sie zeigt die Starke der Kultur, den Schutz vor Ausgrenzung und die
Verbindung von Tradition und Gegenwart. Die Beschaftigung mit Geschichte,
gesellschaftlichem Wandel und heutigen Chancen zeigt, dass Sprache und Gesellschaft eng
verknupft sind. Soziale Veranderungen, politische Entscheidungen und der Alltag beeinflussen
die Nutzung von Zazaki. Sprache spiegelt die Identitat, Werte und Zusammenhalt wider.

Der Erhalt der Sprache ist ein kontinuierlicher Prozess, der nicht nur von ausseren Einflissen
abhangt, sondern vor allem von der eigenen Gemeinschaft und den Menschen, die aktiv
Verantwortung fur ihr kulturelles Bewusstsein tdbernehmen. Mir wird klar, dass Sprache mehr
ist als nur ein Mittel zur Kommunikation. Die Sprache steht fur Kultur und wehrt das Vergessen
ab und verbindet Vergangenheit mit Gegenwart. Der Umgang mit Zazaki hat mir gezeigt, wie
wichtig es ist die Sprache aktiv fir die eigene Kultur einzusetzen und Verantwortung zu
Ubernehmen. Die Existenz der Sprache reicht nicht aus, sie muss gelebt werden. Wer
mitmacht und unterstitzt, bewahrt die Zaza-Kultur und sichert sie fir zukinftige Generationen.

Abschliessend braucht der Erhalt von Zazaki alle, die mutig, aktiv und bewusst handeln. Wenn
Menschen in der Lage sind, die Sprache als Teil ihrer Identitdt zu sehen und bewusst zu
unterstitzten, gibt es das Potenzial, dass sie Uberlebt und sich sogar weiterentwickelt.
Sprache und Gesellschaft sind verbunden und dies zeigt Zazaki deutlich, dass Kultur nur
lebendig bleibt, wenn wir sie aktiv gestalten, schitzen und weitergeben.

30



Reflexion

Beim Schreiben meiner Maturaarbeit Uber Zazaki in Dersim habe ich gemerkt, wie vielfaltig
das Thema eigentlich ist. In diesem Thema geht es nicht nur um die Sprache, sondern um die
Identitat, Tradition und das Leben der Menschen vor Ort. Eine riesige Herausforderung war,
den Fokus auf das Wesentliche zu halten. Immer wieder wollte ich viele spannende Details
einfligen, die vom Thema abweichen wirden. Ich musste wahrend des Schreibens lernen,
dass nicht alles gleich wichtig ist, um meine Forschungsfragen zu beantworten. Jedes Kapitel
und Unterkapitel sollte vorhanden sein, um ein Gesamtbild zu gestalten und man sollte sich
nicht in unwichtigen Details verlieren. Die Arbeit war besonders intensiv mit den Interviews. Ich
habe mit Menschen verschiedener Generationen gesprochen und jeder Blickwinkel hat etwas
Einzigartiges zur Sprache und Kultur beigetragen. Am Anfang fiel es mir schwer, Interviews zu
fuhren, da ich das nicht taglich mache, jedoch haben mir mit der Zeit die Interviews sehr viel
Spass gemacht. Bei einigen Interviews war es richtig schon zuzuhoéren, sodass man die Zeit
vergass, wahrend es bei anderen etwas schwieriger war, ein Gesprach zu fihren, weil die
Antworten eher kurz und knapp ausfielen. Je mehr Interviews ich gefiihrt habe, desto
selbstsicherer wurde ich, denn es ist einfach ein Gesprach und es gibt keine falschen
Gegenfragen. Das letzte Interview fihlte sich wie ein Gesprach an, weil ich vollig im Element
war.

Die emotionale Verbindung zu meinem Thema hat mich besonders beschaftigt. Dersim ist fir
mich nicht nur ein geografischer Ort auf der Landkarte, sondern ein Teil meiner Identitat und
meiner Familie. Die Geschichten von den Menschen, mit denen ich geredet habe, Uber ihre
Gedanken zum Sprachverlust und ihre Hoffnung, unsere Kultur zu bewahren, haben mich sehr
tief berthrt. Wahrend des Schreibens habe ich sehr oft Musik auf Zazaki gehért. Die Lieder
haben mich in die Stimmung der Region versetzt und ihre Starke und Lebensfreude in mir
spurbar gemacht. Die Musik hat mir wahrend dieser Arbeit Beistand geleistet und geholfen,
die Kultur und die Emotionen hinter der Sprache besser zu verstehen. Daraus habe ich gelernt,
dass emotionale Nahe mich motiviert, aber auch herausfordert. Das Gefiihl treibt mich an, mit
Kritik zu arbeiten, aber die Neutralitadt darf nicht gestért werden. Deshalb musste ich meine
Geflihle erkennen und klar von der sachlichen Analyse trennen.

Ausserdem habe ich erkannt, dass Zazaki mehr ist als eine Sprache zum Kommunizieren. Die
Sprache verbindet die Generationen, spiegelt die Geschichte wieder und drickt die Identitat
aus. Das hat mir gezeigt, dass der Verlust einer Sprache nicht nur ein linguistisches Problem
ist, sondern auch ein gesellschaftliches, kulturelles und emotionales. In meiner Arbeit hat mich
diese Erkenntnis gepragt und mir deutlich gemacht, wie wichtig es ist, sich fur die Bewahrung
der Kultur und Tradition einzusetzen.

Diese Arbeit war flr mich riickblickend eine sehr intensive Lern- und Entwicklungsphase. Ich
habe nicht nur gelernt, wie man wissenschaftlich arbeitet, Literatur analysiert und Interviews
fuhrt, sondern auch wie man daran bleibt und Geduld mit sich selbst hat, reflektiert und sich
emotional mit einem Thema auseinandersetzt. Fur die nachsten Arbeiten wirde ich mir das
Ziel setzen, mit den Menschen tiefere Gesprache zu flhren, sie noch gezielter zu hinterfragen
und die Details aus ihrer Erfahrung zu erfahren. Die Arbeit hat mir persoénlich gezeigt, dass
Wissenschaft und Geflhle sich nicht ausschliessen, sondern sich gegenseitig erganzen, wenn
man offen und ehrlich mit beiden arbeitet. Ausserdem bin ich mehr motiviert als zuvor, die
Zazaki-Sprache zu lernen und mich aktiv fur ihren Erhalt einzusetzen.

31



Verzeichnisse

Literaturverzeichnisse

Arslan, Zeynep / Osztovics, Christoph / Brizi¢, Katharina / Grond, Agnes / Schmidinger,
Thomas / Six-Hohenbalken, Maria: Die multiethnische Dersim und die «Zaza-ldentitat», in:
Wiener Jahrbuch fur Kurdische Studien, 2018

Boztas, Ozgir Inan: Vélkerstrafrechtliche Aufarbeitung der Handlungen der tiirkischen
Republik an den Zaza-Aleviten in Dersim in den Jahren 1937 und 1938, Evrensel Basim,
Istanbul 2014

Gudehus, Christian / Husenbeth, Alexander (Hrsg.): Dersim — ldentitdt und Vernichtung,
Psychosozial-Verlag, Giessen 2024

Gunduzkanat, Kahraman: Die Rolle des Bildungswesens beim Demokratisierungsprozess in
der Tirkei unter besonderer Berticksichtigung der Dimli (Kurmanc Zaza) Ethnizitat, LIT Verlag,
Munster 1997

Keskin, Mesut: Zoné Ma Zanena? (Zazaki Fur Anfangerinnen Und Anfanger), Geoakiif,
Istanbul 2012

Selcan, Zulfi: Grammatik der Zaza-Sprache: Nord-Dialekt (Dersim-Dialekt), Wissenschaft und
Technik Verlag, Berlin 1998

Senol, Sengll: Dersim-Aleviten in der Presse unter Atatlrk, Verlag HAAG + HERCHEN GmbH,
Hanau 2020

Tasci, Hulya: Identitat und Ethnizitat in der Bundesrepublik Deutschland am Beispiel der
zweiten Generation der Aleviten aus der Republik Tdrkei, LIT Verlag, Berlin 2006

Yildiz, Celal: Dersims Stimme Die Kinder von 1938, Free Pen Verlag, Bonn 2010

Internetverzeichnisse

Anadolu Agency: Elective courses for Zazaki language attract attention, Ausgabe vom 1.
Januar 2015. URL: https://www.dailysabah.com/life/2015/01/01/elective-courses-for-zazaki-
language-attract-attention/amp? [Zugriff: 09.10.2025]

Arslan, llyas (Vorsitzender): Hochschulgruppe Dersim, Universitat zu Kéln: Dersim — Eine
Einfihrung URL:http://www.dersim.uni-koeln.de/ [Zugriff: 09.10.2025]

Ates, Bllent/Sido, Kamal: Dersim: Die Geschichte einer unterdriickten Region in Turkisch-
Kurdistan, Ausgabe vom 13. April 2007. URL: https://www.afbv.de/de/news/dersim-die-
geschichte-einer-unterdrueckten-region-in-tuerkisch-kurdistan-673/ [Zugriff: 09.10.2025]

Demir, Gllistan: Muttersprache Zaza - Warum ist Zaza als Sprache bedroht? Ausgabe vom 6.
Juli 2015. URL: https://www.zazaki.deffiles/Gulistan-Demir-Warum-ist-Zaza-als-Sprache-
bedroht.pdf [Zugriff: 09.10.2025]

Deniz, Dilsa: Re-assessing the Genocide of Kurdish Alevis in Dersim, 1937-38 In: University

of California, Ausgabe vom 4. September 2020. URL:
https://digitalcommons.usf.edu/cqi/viewcontent.cqi?article=1728&context=gsp [Zugriff:
09.10.2025]

Dersim Foderation der Gemeinden in Europa (FDG):

https://domanedersim.com.tr/hakkimizda/ [Zugriff: 09.10.2025]

32


https://www.dailysabah.com/life/2015/01/01/elective-courses-for-zazaki-language-attract-attention/amp?
https://www.dailysabah.com/life/2015/01/01/elective-courses-for-zazaki-language-attract-attention/amp?
http://www.dersim.uni-koeln.de/
https://www.gfbv.de/de/news/dersim-die-geschichte-einer-unterdrueckten-region-in-tuerkisch-kurdistan-673/
https://www.gfbv.de/de/news/dersim-die-geschichte-einer-unterdrueckten-region-in-tuerkisch-kurdistan-673/
https://www.zazaki.de/files/Gulistan-Demir-Warum-ist-Zaza-als-Sprache-bedroht.pdf
https://www.zazaki.de/files/Gulistan-Demir-Warum-ist-Zaza-als-Sprache-bedroht.pdf
https://digitalcommons.usf.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1728&context=gsp
https://domanedersim.com.tr/hakkimizda/

Foderation der Dersim-Gemeinden in Europa (FDG) URL: https://dersim-fdg.org/ [Zugriff:
09.10.2025]

Jane, Melek: Beten im Alevitentum — eine freiwillige Handlung, URL: https://www.religionen-
entdecken.de/lexikon/b/beten-im-alevitentum [Zugriff: 09.10.2025]

Kehl-Bodrogi Krisztina: «Wir sind ein Volk!» Identitatspolitiken unter den Zaza (Turkei) in der
europaischen Diaspora, Ausgabe vom 14. Juli 2018. URL:
https://www.jstor.org/stable/43645449 [Zugriff: 09.10.2025]

Keskin, Mesut: Das Zazaki, URL: https://zazaki.de/files/Mesut-Keskin-Das-Zazaki.pdf [Zugriff:
09.10.2025]

Kieser, Hans-Lukas: Dersim Massacre, 1937-1938, Ausgabe vom 27. Juli 2011. URL:
DERSIM_MASSACRE 1937 1938.pdf [Zugriff: 09.10.2025]

Mustafa Kemal Ataturk, URL: https://de.wikipedia.org/wiki/Mustafa Kemal Atat%C3%BCrk
[Zugriff: 09.10.2025]

Scheich Said, URL: https://de.wikipedia.org/wiki/Scheich Said [Zugriff: 09.10.2025]

Seidel, Ingolf: Dersim — Geschichte verstehen und Zukunft gestalten, Lernen aus der
Geschichte, Ausgabe vom 19. Februar 2014. URL: hiips://lernen-aus-der-
geschichte.de/Lernen-und-Lehren/content/11628 -
~:text=In%20der%20Region%20Dersim%20%28der%20heutigen%20Region%20Tunceli%2
9,Landesteile%20deportiert%2C%20D%C3%B6rfer%20zerst%C3%B6rt%20und%20deren%
20Bewohner%20vertrieben. [Zugriff: 09.10.2025]

Seyit Riza, URL: https://de.wikipedia.org/wiki/Seyit R%C4%B1za [Zugriff: 09.10.2025]

Tunceli, URL: https://de.wikipedia.org/wiki/Tunceli [Zugriff: 09.10.2025]

Abbildungsverzeichnisse

Abbildung 1: «Frauen aus Dersim in traditioneller Kleidung» In: FDG Dersim URL:
https://dersim-fdg.org/geschichte [Zugriff: 09.10.2025]

Abbildung 2: Privataufnahme von 2008 in Dersim mit der Familie

Abbildung 3: «Das Dersim-Massaker an den alevitischen Kurden in der Turkei.» In: Telepolis,
Ausgabe vom 17. Mai 2015. URL: https://www.telepolis.de/article/Das-Dersim-Massaker-an-
den-alevitischen-Kurden-in-der-Tuerkei-3372147.html [Zugriff: 09.10.2025]

Abbildung 4: «Heilige Geografie: Dersim und Diaspora» In: Deutsche Digitale Bibliothek,
Ausgabe 2018. URL: https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/heilige-geografie-
dersim-und-diaspora/items/show/2 [Zugriff: 09.10.2025]

Abbildung 5: «Der Innenraum eines Cem-Hauses der Berliner Gemeinde» In: Religionen
entdecken, URL: https://www.religionen-entdecken.de/fragen/19379/darf-man-in-ein-cem-
haus-gehen-wenn-man-seine-tage-hat [Zugriff: 09.10.2025]

Abbildung 6: «Stammbaum der alt-, mittel- und neuiranischen Sprachen» In: Keskin, Mesut,
Zoné Ma Zanena? (Zazaki fur Anfangerinnen und Anfanger), Geoaktif, Istanbul, 2012, S. 6.

Abbildung 7: «Verbreitungsgebiete der Zaza-Sprache». In: Selcan, Zilfu, Grammatik der Zaza-
Sprache: Nord-Dialekt (Dersim-Dialekt), Wissenschaft und Technik Verlag, Berlin, 1998,
Buchklappe.

33


https://dersim-fdg.org/
https://www.religionen-entdecken.de/lexikon/b/beten-im-alevitentum
https://www.religionen-entdecken.de/lexikon/b/beten-im-alevitentum
https://www.jstor.org/stable/43645449
https://zazaki.de/files/Mesut-Keskin-Das-Zazaki.pdf
file:///C:/Users/sahan/Downloads/DERSIM_MASSACRE_1937_1938.pdf
https://de.wikipedia.org/wiki/Mustafa_Kemal_Atat%C3%BCrk
https://de.wikipedia.org/wiki/Scheich_Said
https://lernen-aus-der-geschichte.de/Lernen-und-Lehren/content/11628#:~:text=In%20der%20Region%20Dersim%20%28der%20heutigen%20Region%20Tunceli%29,Landesteile%20deportiert%2C%20D%C3%B6rfer%20zerst%C3%B6rt%20und%20deren%20Bewohner%20vertrieben.
https://lernen-aus-der-geschichte.de/Lernen-und-Lehren/content/11628#:~:text=In%20der%20Region%20Dersim%20%28der%20heutigen%20Region%20Tunceli%29,Landesteile%20deportiert%2C%20D%C3%B6rfer%20zerst%C3%B6rt%20und%20deren%20Bewohner%20vertrieben.
https://lernen-aus-der-geschichte.de/Lernen-und-Lehren/content/11628#:~:text=In%20der%20Region%20Dersim%20%28der%20heutigen%20Region%20Tunceli%29,Landesteile%20deportiert%2C%20D%C3%B6rfer%20zerst%C3%B6rt%20und%20deren%20Bewohner%20vertrieben.
https://lernen-aus-der-geschichte.de/Lernen-und-Lehren/content/11628#:~:text=In%20der%20Region%20Dersim%20%28der%20heutigen%20Region%20Tunceli%29,Landesteile%20deportiert%2C%20D%C3%B6rfer%20zerst%C3%B6rt%20und%20deren%20Bewohner%20vertrieben.
https://lernen-aus-der-geschichte.de/Lernen-und-Lehren/content/11628#:~:text=In%20der%20Region%20Dersim%20%28der%20heutigen%20Region%20Tunceli%29,Landesteile%20deportiert%2C%20D%C3%B6rfer%20zerst%C3%B6rt%20und%20deren%20Bewohner%20vertrieben.
https://de.wikipedia.org/wiki/Seyit_R%C4%B1za
https://de.wikipedia.org/wiki/Tunceli
https://dersim-fdg.org/geschichte
https://www.telepolis.de/article/Das-Dersim-Massaker-an-den-alevitischen-Kurden-in-der-Tuerkei-3372147.html
https://www.telepolis.de/article/Das-Dersim-Massaker-an-den-alevitischen-Kurden-in-der-Tuerkei-3372147.html
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/heilige-geografie-dersim-und-diaspora/items/show/2
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/heilige-geografie-dersim-und-diaspora/items/show/2
https://www.religionen-entdecken.de/fragen/19379/darf-man-in-ein-cem-haus-gehen-wenn-man-seine-tage-hat
https://www.religionen-entdecken.de/fragen/19379/darf-man-in-ein-cem-haus-gehen-wenn-man-seine-tage-hat

Abbildung 8: «Die Dialekte des Zazaki» In: Keskin, Mesut, Das Zazaki URL:
https://zazaki.de/files/Mesut-Keskin-Das-Zazaki.pdf [Zugriff: 09.10.2025]

Abbildung 9: «Tabelle zu altiranischen Zazaki-Wértern» In: Keskin, Mesut, Das Zazaki URL:
https://zazaki.de/files/Mesut-Keskin-Das-Zazaki.pdf [Zugriff: 09.10.2025]

Abbildung 10: «84 Jahre nach Hinrichtung von Seyit Riza» In: ANF English, Ausgabe vom 15.
November 2021. URL: https://anfenglishmobile.com/news/84-years-ago-the-execution-of-
seyit-riza-56230 [Zugriff: 09.10.2025]

34


https://zazaki.de/files/Mesut-Keskin-Das-Zazaki.pdf
https://zazaki.de/files/Mesut-Keskin-Das-Zazaki.pdf
https://anfenglishmobile.com/news/84-years-ago-the-execution-of-seyit-riza-56230
https://anfenglishmobile.com/news/84-years-ago-the-execution-of-seyit-riza-56230

Anhang

Anhang 1: Transkription der Interviews

Die Interviews sind nicht vollstandig transkribiert.

Anhang 1.1: Transkript Interview mit Nedim Yildiz vom 15. Juni. 2025

[...]

E: Seit wann sprichst du die Sprache? Und von wem hast du es gelernt?

N: Von Geburt an und schon in meiner Kindheit, weil ich dort hineingeboren wurde.

E: Hast du versucht die Sprache an deine Kinder oder Enkel weiterzugeben? Warum
nicht?

N: Ja, aber nicht erfolgreich. Solange die Mutter die Sprache nicht spricht, sprechen die Kinder
sie auch nicht. Ich habe mich sehr bemuht, aber es hat nicht geklappt.

E: Wie hat sich der Sprachgebrauch deiner Meinung nach in den letzten Jahrzehnten
verandert?

N: Die Sprache ist in einigen Provinzen vom Aussterben bedroht. Speziell in der Region Dersim
ist mittlerweile eine Autoassimilation eingetreten, das heisst, die Leute, mit denen man die
Muttersprache sprechen kdnnte, sprechen mit dir Turkisch. Sie verdrangen ihre eigene
Sprache.

[...]
E: Welche Rolle spielt die Sprache fiir deine Identitat, also auf Dersim bezogen?

N: Das Wichtigste fur eine Identitat, ist naturlich die Sprache, weil man sich damit ausdruckt,
in ihr traumt, spricht und Geflihle vermittelt. Im Prinzip ist Sprache eine der pragendsten Dinge.
Die Art, wie man spricht und welche Sprache man spricht, beeinflusst auch das Denken.
Sprache ist eigentlich ein Schlissel zum Denken.

E: Kann man sagen, dass Dersim das Zentrum der Zazaki-Sprache ist?

N: Dersim ist nicht das Zentralgebiet flir Zaza-Sprechende, sondern liegt im nérdlichen Gebiet.
Aber es ist das Zentrum der kurdischen Aleviten, sowohl kulturell als auch religiés. Vom Zaza
Raum her gehort es allerdings eher zum nérdlichen Gebiet. Das geografische Zentrum liegt
eher ndrdlich von Diyarbakir und Bingdl und daher gilt es als Zentrum.

E: Welche politischen oder gesellschaftlichen Ereignisse haben deiner Meinung nach
den Sprachgebrauch beeinflusst?

N: Das ist der Genozid von 1938, das sogenannte «Tertele». Das Wort «Tertele» stammt von
«Terene Talakenedere». «Terene» bedeutet «rasieren», also wird alles ausgeldscht. Das Volk
wurde ausgeldscht und «Talakenedere» heisst auf Deutsch «Plinderung». So wird der
Genozid in unserer Sprache beschrieben.

E: Ist das der Hauptgrund, warum die Sprache weniger gesprochen wird?

N: Ja, mit dem Genozid hat man Folgendes versucht. Sie haben die Verbindung zu unserer
Kultur und Religion unterbunden, alle flhrenden Intellektuellen umgebracht und die
Bevdlkerung zwangsdeportiert. Mindestens die Halfte, fast 50 Prozent, haben sie ausgeldscht.

35



Ausserdem war Dersim lange Zeit eine militarische Sperrzone, fast 12 Jahre lang. Erst Mitte
der 60er Jahre hat man angefangen, dariber zu reden, was geschehen ist, weil die Eltern
Angst hatten, dass ihre Kinder gegen den Staat Widerstand leisten, ins Gefangnis kommen
oder umgebracht werden kénnten. Stell dir vor, erst nach 20 Jahren hat man Uberhaupt
angefangen, dartber zu sprechen, dass so etwas passiert ist. Das ist das Pragende, warum
unsere Sprache stetig immer weniger gesprochen wird.

E: Wie erlebst du die Wertschatzung der Sprache in deiner Umgebung?

N: Bei Jugendlichen wird die Sprache jetzt mehr wertgeschatzt, sie ist popularer, aber
gesprochen wird sie trotzdem nicht. Die Kinder wissen, dass es eine Sprache gibt, die meine
Oma und Opa oder mein Vater sprechen, aber sie bemuhen sich nicht, sie zu lernen. Das
heisst, jeder sagt, er gehort dazu, aber tut nichts. Es ist wie: Ich liebe Fussball, aber ich spiele
keinen Fussball, gehe nicht ins Stadion und schaue keinen Fussball, obwohl ich Fussball liebe.

E: Gibt es hier in der Umgebung genug Moéglichkeiten, die Sprache zu lernen?

N: Ja Klar, ich habe zum Beispiel Kurse angeboten. Es sind nur zwei Leute gekommen. Das
Kompaktprogramm mit dem geschichtlichen Hintergrund, der Sprache und dem religiésen
Hintergrund, alles zusammen, habe ich durchgefihrt. Von den beiden hat nur eine die Sprache
gelernt. In sechs Monaten hat sie es geschafft.

E: Was denkst du liber junge Leute, die die Sprache nicht mehr aktiv sprechen?

N: Also ich sage, das ist ein riesiger Verlust, weil die Sprache eine der wenigen ist, bei der
jedes Wort eine Bedeutung hat. Sie ist sehr reich und man kann sich damit sehr gut
ausdricken. Man kann sagen, sie ist die Ursprache der nordeuropaischen Sprachen, der
slawischen Sprachen, von Englisch, Norwegisch, Schwedisch, Danisch, Hollandisch und
Deutsch. Mit Ausnahme der Ungaren und Finnen, deren Stammsprache eine andere ist,
stammen die nordeuropaischen Sprachen von unserer Sprache ab. Das heisst, wenn man die
Sprache beherrscht, kann man all diese Sprachen viel leichter erlernen. Es gibt tausende
Woérter, die gleich sind, sogar die Mythologie ist ahnlich.

E: Stimmt es, dass Zazaki den persischen Sprachen ahnlicher ist als Kurmanji?

N: Ja, wir sind verwandt. Es gibt 34 arische Sprachen. Unsere Sprache gehdrt auch dazu.
«Arischy» ist sozusagen das Dach, darunter gibt es 34 Sprachen. Zwei sind ausgestorben, 32
existieren noch. Diese Sprachen teilen sich in stdarische und nordarische Gruppen und wir
gehdren zur nordarischen Sprache. «Arisch» bedeutet «iranisch» und das Wort «lran» stammt
von «Ariany.

E: Was empfindest du bei dem Gedanken, dass die Sprache moéglicherweise ausstirbt?

N: Ja, das macht mich naturlich traurig. Es macht mich traurig, weil, wenn die Sprache verloren
geht, verlieren wir auch die Bindung zu unseren Wurzeln, unserer Vergangenheit, unserer
Geschichte und unserer Religion verlieren. Wer unsere Sprache nicht kennt, kann unsere
Religion auch nie verstehen. Das macht einen schon traurig. Es ist so, als hatten deine Eltern
oder Grosseltern nie gesprochen und nie auf dieser Welt gelebt. Beispiel: Ich bin die Stimme
meiner Eltern und meine Kinder sind meine Stimme.

E: Gab es in deinem Leben Situationen, in denen das Sprechen der Sprache
unerwiinscht oder sogar verboten war?

N: Ja, in der Turkei haben wir in der Schule Schlage bekommen, weil wir die Sprache nicht
sprechen durften. Auch wenn wir draussen gesprochen haben, haben sie uns mit einem Stock
geschlagen.

36



E: In Dersim?

N: Ja, bis Anfang der 90er Jahre war das auch draussen verboten.

E: Hast du eine personliche Geschichte oder Erinnerung, die du mit Zazaki verbindest?
N: Ich kann mich gerade nicht erinnern.

E: Was bedeutet Dersim fiir die Zaza-ldentitat, jetzt speziell auf Dersim bezogen?

N: Nach dem Genozid 1938 wurde Dersim zu einer kleinen Provinz. Eigentlich war Dersim
ursprunglich viel grosser. Dazu gehéren zum Beispiel Karakogan, Varto Kiri, Teile von Erzurum,
ganz Erzincan, Teile von Mus, Bayburt und ganz Koggiri. In Malatya gehort noch Arabkiri dazu.
Das ist eine riesige Region. Wenn wir heute von Dersim sprechen, versteht jeder nur die kleine
Provinz Tunceli und das stimmt nicht. Das wollte der tirkische Staat absichtlich, damit Dersim
nicht fur alle ein Identifikationssymbol ist. Aber wenn man die Leute hort, egal ob sie aus Maras
oder Koggiri kommen, sagen alle, dass sie aus Dersim stammen. Das hat zwei Bedeutung:
Zum einen stammen sie tatsachlich aus Dersim, weil es vor 1938 viel grésser war und zum
anderen bedeutet es, dass sie religidos und kulturell dazugehoéren, was sehr wichtig ist.

[...]
E: Wie wichtig ist die Zaza Sprache hier in der Umgebung?

N: Gesellschaftlich hat die Sprache nicht mehr so eine grosse Bedeutung, aber fir mich
personlich ist sie wichtig. Zum Beispiel: Egal, wo auf der Welt man ist, wenn man diese
Sprache spricht und jemandem begegnet, der sie auch spricht, entsteht sofort eine enge
Verbindung, fast wie zu einem Verwandten. Wenn man die Sprache nicht spricht, entsteht
diese Verbindung nicht. In der Umgebung hier spielt die Sprache aber nicht mehr so eine
grosse Rolle.

E: Welche politischen Repressionen zwischen den 60er- bis 90er- Jahren haben die
Sprache beeinflusst?

N: Ja, das waren die Militdrputsche in der Turkei 1960, 1970 und 1980, also ungefahr jedes
zehnte Jahr. Die Mehrheit der Dersimer gehoérte damals politischen Lagern an, meist linken,
kommunistisch-sozialistischen. Dadurch erlitten sie extreme Repressionen: Tod, Mord,
Gefangnis, Folter und Auswanderung nach Europa. Das alles ist der Hintergrund, weil sie
politisch links orientiert waren. Mitte der 80er Jahre begann dann der kurdische
Befreiungskrieg, was eine zweite Auswanderungswelle ausgeldst. Die Sprache stand dadurch
noch starker unter Druck seitens des Staates.

E: Wurde die Sprache erst ab 1990er- Jahren wieder erlaubt?

N: Nein, ab 2010 wurde die Sprache langsam wieder erlaubt. Das heisst, von 1938 an war sie
72 Jahre lang unterdrickt. Diese Zeit ist genau berechnet und zeigt, wann die Autoassimilation
eintritt: mindestens 70 bis 100 Jahre, um eine Sprache zu assimilieren und auszuléschen. Das
bedeutet Oma, Tochter, Enkeltochter. Genau diese 70-jahrige Periode zeigt, dass die Alteste
stirbt, die Nachste schon alt ist und weniger kann und das Enkelkind nichts mehr oder nur noch
teilweise versteht.

E: Wie sieht die staatliche Sprachpolitik heute aus?

N: Es ist immer noch gleich. Sie haben es freigegeben, weil sie genau wussten, dass die
Autoassimilation bereits eingetreten ist.

E: Also, dass es keine Chance mehr gibt, die Sprache zu erhalten.

37



N: Genau. Es ist immer noch keine Schulsprache, keine Amtssprache und wird auch nicht
gefordert. Das heisst, sie haben genau geplant, jetzt, da die Autoassimilation eingetreten ist,
sagen sie, ihr kdnnt Privatschulen grinden und dort unterrichten und lernen.

E: Kennst du gute Online-Angebote oder digitale Sprachkurse fiir Zaza, bei denen man
lernen kénnte?

N: Ja, das ist die Mardum Artuklu Universitat. Dort kannst du die Sprache direkt lernen.
Ausserdem gibt es Internetseiten, zum Beispiel Dersim-Info, auf denen ausschliesslich in
unserer Sprache veroffentlicht wird. Zudem bieten manche alevitischen Gemeinden Kurse an.

[.]

E: Ist Domané Dersim in Weil am Rhein ein Mittel, damit Kinder in die Kultur und Sprache
eingefiihrt werden?

N: Genau, das war auch der Fall. Ich habe das unterstitzt, damit die Kinder einen Bezugspunkt
zu Sprache und Identitat haben. Und es ist auch erfolgreich, es geht immer noch weiter. Musik
ist universell und dabei entstehen Emotionen. Das bindet die Kinder starker an die Sprache
und Kultur.

Ich bin ausserdem der erste Simultandolmetscher von Kirmancki ins Deutsch in der
Geschichte. In Bern gab es das Projekt «Garten der Religionen». Die kurdischen Aleviten
haben ebenfalls an diesem Projekt teilgenommen. Wir waren dort gemeinsam mit Christen.
Demir Celik sprach in unserer Sprache und ich habe simultan ins Deutsche Ubersetzt.

E: Aber die Aleviten haben doch nichts mit dem Islam zu tun, oder?

N: Wir sind keine Muslime, aber wir haben mit ihnen gesprochen. Ich meine, man kann Ali und
Hussein aus der alevitischen Religion nicht wegnehmen, das geht nicht. Unsere Religion
existiert seit Tausenden von Jahren und sie sind einfach in diesen Glauben hineingekommen.
Fur die Aleviten ist das kein Widerspruch, auch wenn viele Leute das nicht verstehen. In der
alevitischen Religion kann man jeden heiligsprechen. Zum Beispiel, wenn Mutter Teresa in
Kalkutta Leprakranke selbstlos geheilt hat, gilt sie in den Augen eines Aleviten als sehr heilig,
weil sie etwas Gutes getan hat. Man kann ihr Bild irgendwo aufhdngen, das ist nichts
Schlimmes. Entscheidend ist, dass die Menschen gute Dinge tun, dann koénnen sie
heiliggesprochen werden. Und genau das ist der Fall bei Hussein und Ali.

E: Welche eigenen Ideen oder Projekte wiirdest du vorschlagen, um die Sprache zu
bewahren?

N: Man kann Sprachgruppen bilden, die sich zum Beispiel einmal im Monat treffen, um
gemeinsam die Sprache zu sprechen, zu essen und zu trinken. Oder man konnte intensive
Sprachkurse anbieten. Sehr hilfreich ware auch ein Fernsehsender. Am wichtigsten ware
jedoch ein Kindergarten die beste Lésung ware ein bilingualer Kindergarten mit Deutsch und
Kirmancki. So kénnte die Sprache Uberleben, denn hier gibt es genug Menschen dafir. Zum
Beispiel konnte man vormittags Kirmancki und nachmittags Deutsch machen. Das ware die
einzige Mdglichkeit, die Sprache wirklich zu retten, weil alles, was man nach dem siebten
Lebensjahr lernt, eher auswendig gelernt ist. Bis zum siebten Lebensjahr pragt sich Sprache
dauerhaft ein. Das hat man auch bei Menschen festgestellt, die Alzheimer haben oderim Koma
waren und plétzlich die erste erlernte Sprache sprechen. So etwas haben Freunde von mir
erlebt: Ihr Vater lag im Koma und plétzlich rief die Krankenschwester: «lhr Vater spricht!» Die
Kinder gingen hinein, verstanden aber kein Wort. Dann kam zuféllig die Tante, horte zu und
sagte: «Das ist unsere Muttersprache.» Der Vater hatte den Kindern nie erzahlt, woher sie
kommen oder welche Sprache sie sprechen und die Kinder waren vollig Uberrascht. Das zeigt,
dass ein Kindergarten im Kirmancki die beste Losung ware.

38



E: Wie konnte man Jugendliche motivieren, die Sprache zu lernen?

N: Man kann Gruppen bilden, in denen die Jugendlichen die Sprache Schritt fur Schritt lernen.
Es gibt ein sehr grosses Worterbuch, das alle Regionen abdeckt, weil Zazaki Uberall
unterschiedlich gesprochen wird. Wir haben die Woérter aus allen Regionen zusammengeflhrt.
Zum Beispiel gibt es fur «kAmeise» in unserer Sprache funf verschiedene Worter.

E: In verschiedenen Dialekten?

N: Ja, aber man kann etymologisch nachvollziehen, welches Wort tatsachlich unserer Sprache
entspricht.

[..]

39



Anhang 1.2: Transkript Interview mit Mahir Dogan vom 7. Juli 2025
[...]

E: Wie definieren Sie den Unterschied zwischen aktiven Sprechern und passiven
Verstehenden?

M: Okay, also aktive Sprecher und passiv Verstehende werden tatsachlich auch in der Literatur
behandelt und es gibt verschiedene Begriffe daflrr. Ein oft genutzter Begriff ist auf Englisch
«Heritage Speaker». Im Grunde liegt der Unterschied im Grad des Sprachverstandnisses und
der Fahigkeit zur spontanen Sprachproduktion. Aktive Sprecher sind Menschen, die die
Sprache nicht nur verstehen, sondern auch aktiv anwenden kénnen. Sie kbnnen sprechen,
erzahlen, singen, argumentieren, praktisch alles in der Sprache. Dafir braucht man
kommunikative Routine, Sicherheit und den Umgang mit der Sprache in fast allen Kontexten.
Dann zahlt man als aktiver Sprecher. Passiv Verstehende verfiigen Uber ein sogenanntes
rezeptives Sprachwissen. Sie kdnnen verstehen, aber der Grad der Sprachproduktion variiert.
Es gibt ein Spektrum: Manche verstehen gar nicht, manche ein wenig, andere etwas mehr. Ab
einem bestimmten Punkt werden sie dann zu aktiven Sprechern. Passiv Verstehende kénnen
meistens Gesprache teilweise oder komplett verstehen, manchmal nur einzelne Wérter und
gelegentlich einzelne Waorter oder Phrasen wiedergeben. Sie haben aber oft Schwierigkeiten,
alles zu verstehen oder selbststandig vollstandige Satze zu bilden und sich frei auszudricken.
Haufig fehlt ihnen die grammatische Sicherheit und aktiver Wortschatz, was ein grosses
Problem darstellt. Das ist besonders bei Minderheitensprachen sehr haufig. Man sieht weltweit
bei vielen Sprachen, dass die jlingere Generation vor allem passive Sprachkompetenz hat.
Sie wachsen mit der Sprache auf oder horen sie passiv im Umfeld, zum Beispiel zu Hause,
aber lernen sie nie aktiv und wenden sie nie aktiv an. Oft gibt es dabei einen
Generationsiibergang: Die alteste Generation ist aktiv, die mittlere teilweise und die jlingste
meist nur noch passiv. Das ist typisch flir viele bedrohte oder gefahrdete Sprachen. Zazaki
gehort dazu und solche Entwicklungen sieht man weltweit sehr haufig.

E: Zu welcher Sprachfamilie gehort Zaza und woher stammt die Zaza-Sprache?

M: Okay. Der Begriff «Zaza-Sprache» ist ein bisschen komisch. Ich weiss nicht, ob du den von
Wikipedia hast, aber wahrscheinlich schon.

E: Ich nenne es auch Kirmancki.

M: In Dersim hat die Sprache finf Namen. In der Wissenschaft und Literatur spricht man von
Zazaki, ich personlich finde «Zaza-Sprache»etwas merkwurdig, ahnlich wie
«Deutschsprache» oder «Schweizer Sprache» statt «Schwyzerditsch». Ich wiirde empfehlen,
«Zazaki» zu verwenden. Wenn dein Fokus nur auf Dersim liegt, wird die Sprache dort
Kirmancki genannt. Zur Sprachfamilie: Zazaki gehoért zur indoeuropaischen Sprachfamilie.
Diese ist eine der grossten Sprachfamilien weltweit, zu der unter anderem Deutsch, Englisch,
Franzésisch, Persisch, Kurmanji, Zazaki, Hindi, Russisch, Armenisch, Albanisch und
Griechisch gehdren. Innerhalb der indoeuropaischen Sprachfamilie gibt es den Indo-arischen
Zweig, der sich in arische und iranische Sprachen teilt. «lranisch» hier bedeutet nicht das Land
Iran, sondern ist ahnlich wie «Germanisch» bei Deutsch, Englisch und Danisch, ein
sprachlicher Begriff. Zur iranischen Sprachfamilie gehdren unter anderem Persisch, Kurmaniji,
Sorani, Zazaki, Belutschisch und Paschtu. Diese Sprachen werden von der Turkei Uber
Kurdische Gebiete bis nach Tadschikistan, Afghanistan und Indien gesprochen. Bezlglich der
genauen Einordnung von Zazaki herrscht noch keine Einigkeit. Wenn man Wikipedia 6ffnet,
findet man oft die Einordnung als Nordwestiranisch, andere Quellen nennen wiederum etwas
anderes. Das Thema ist etwas komplex. Auf sprachlichen Konferenzen diskutieren
Wissenschaftler sehr intensiv, weil noch keine einheitliche Entscheidung Uber die Aufteilung
der iranischen Sprachen getroffen wurde. Manche ordnen die Sprachen nach West und Ost,

40



andere nach Nord und Sid, aber es gibt keine allgemeingliltige Einteilung. Die Angaben auf
Wikipedia sind oft veraltet. [...] Je nach Quelle wird Zazaki als westiranisch, nordwestiranisch
oder zentraliranisch bezeichnet. Zusatzlich gibt es Diskussionen Uber ethnische Aspekte.
Manche Wissenschaftler zahlen Zazaki den kurdischen oder kurdoiden Sprachen zu.
Verschiedene Fachwerke, wie zum Beispiel der Atlas of Iranian Languages, zeigen
unterschiedliche Konzepte. Jeder Wissenschaftler ordnet die Sprache ein wenig anders ein.
Eines ist sicher: Zazaki ist eine iranische Sprache, die genaue Untergruppe innerhalb der
iranischen Sprachen ist jedoch noch nicht abschliessend bestimmt.

E: Und in der Zazaki-Sprache wird auch so aufgeteilt, es gibt die Norddialekte, die West-
und Ostdialekte.

M: Innerhalb von Zazaki gibt es auch Dialektologie. Wir unterscheiden drei grobe Gruppen:
Nord, Zentral und Sud, die sind geografisch zu verstehen sind. Nord-Zazaki umfasst die
alevitischen Zazaki-Gebiete wie Dersim, Erzincan, Varto und Sivas. Innerhalb des
Norddialekts gibt es weitere Unterschiede, zum Beispiel spricht jemand aus Dersim anders als
jemand aus Varto, die Unterschiede sind aber geringer als zu anderen Regionen. Der
Zentraldialekt wird in Gebieten wie Bingol, Palu und Elazi§, also der Xarpet-Region,
gesprochen. Der Sud-Dialekt umfasst Gebiete wie Diyarbakir, Siverek und Sanhurfa. Dort
spricht man die sogenannten Sid-Dialekte. Es gibt auch Randdialekte, die noch erforscht
werden. Ost-Zazaki komm in der Nahe von Bitlis und Siirt vor, dort gibt es kleine Inseln von
Sprechern. In Ankara, zum Beispiel bei Sariz, existieren ebenfalls einige Inseln mit Sprechern,
die sich etwas anders ausdriicken. Das ware die innere Einteilung.

E: Wie alt ist die Zazaki-Sprache?

M: Die Frage nach dem Alter der Sprache bekomme ich sehr oft gestellt. Eigentlich macht sie
aus sprachwissenschaftlicher Sicht keinen Sinn. Das ist so, Eftelya, als wirde ich dich fragen:
«Wie alt ist deine Familie?» Was wurdest du darauf antworten? Du kannst vielleicht einen
Stammbaum vorweisen, der bis ins Jahr 1350 zuriickreicht, aber deine Familie ist ja alter als
dieser Stammbaum. Wo setzt man also die Grenze und sagt: «Ab da ist es nicht mehr meine
Familie und ab da schon»? Genauso ist es bei Sprachen. Wir sprechen zwar von
«Sprachfamilien», als waren es Menschen, aber Sprachen sind keine biologischen Einheiten,
sie verhalten sich nicht wie Menschen. Eine Sprache hat keine feste Abgrenzung. [...] Bei
Sprachen gibt es sogenannte Sprachstufen, die du in Tabellen oder Grafiken sehen wirst, zum
Beispiel Deutsch, Mittelhochdeutsch, Althochdeutsch. Das sind aber nur grobe Schatzungen.
Das Problem beim Zazaki ist, wir haben keine schriftlichen Aufzeichnungen. Und das gilt nicht
nur flr Zazaki, sondern fir viele iranische Sprachen. Es gab zwar eine mitteliranische Periode
(ca. 500 — 100 n. Chr.), in der sich sicher Veranderungen vollzogen haben. Die
Vorgangersprache des Zazaki muss damals schon anders geklungen haben als heute. Was
genau in dieser Zeit passiert ist, wissen wir nicht. Wir haben keine Quellen, nur
Rekonstruktionen und Hypothesen. Fest steht aber, dass die Sprachfamilie und damit die
Sprache selbst sind sehr alt. Wahrscheinlich leben die Menschen, die heute Zazaki sprechen
seit mindestens 1500 Jahren in dieser Region, wenn nicht sogar schon seit 2000 Jahren oder
langer. Sicher wissen wir das aber nicht. Irgendwann stésst man auf die Vorgangersprachen
und am Ende landet man beim Porto-Indoeuropaischen, das 4000 bis 8000 Jahre alt ist. [...]

E: Worin unterscheidet sich die Zazaki von anderen kurdischen Sprachen?

M: Die Frage, ob Zazaki eine kurdische Sprache ist oder nicht, wird oft diskutiert. Die meisten
Wissenschaftler sehen es als Teil der sich als kurdischen Sprachen, einige wenige nicht. Zu
den kurdischen Sprachen zahlen in der Regel Zazaki, Sorani, Kurmaniji, Gorani und
Sudkurdisch. Zazaki nimmt dabei eine Sonderstellung ein. Kurmanji und Sorani sind einander
ahnlicher, Sorani wiederum dem Stdkurdischen. Gorani hat mehr Gemeinsamkeiten mit dem

41



Zazaki. Auch Kurmanji und Zazaki haben viele Gemeinsamkeiten, da beide seit Jahrhunderten
nebeneinander existieren und sich gegenseitig beeinflusst haben. Zazaki gilt als eine der
komplexesten Sprachen in dieser Gruppe. Es hat viele alte Strukturen (Archaismen) bewahrt,
insbesondere ein ausgepragtes Kasus- und Genussystem mit Maskulinum und Femininum
sowie klaren Regeln zur Verwendung der grammatischen Falle. In der Morphologie ist Zazaki
archaischer und komplizierter als Kurmanji und Sorani, wdhrend Gorani wieder mehr
Annlichkeiten mit Zazaki hat. Auch in der Phonologie unterscheidet sich Zazaki. Es gehért zu
einem anderen Zweig der iranischen Sprachen als Kurmanji und Sorani. So blieb im Zazaki
der Laut w erhalten, wahrend er in anderen Sprachen zu b wurde. Ein Beispiel: «Wind» heisst
im Zazaki va, im Kurmaniji ba. Ein wesentlicher Unterschied betrifft die Bindung der Verben im
Prasens. Viele iranische Sprachen nutzen ein Prafix vor dem Verb, etwa Kurmanji d-, Sorani
d- oder e-, Perisch me-. Zazaki dagegen verandert die Verbwurzel, z. B. ez keno («ich
machey).

E: Welche kulturelle Bedeutung hat die Zazaki-Sprache fur die Menschen in Dersim?

[.]

M: [...] Welche kulturelle Bedeutung hat Zazaki/Kirmancki fir Dersim? Ich wiirde sagen, auch
wenn sie in vielen Formen schon verloren gegangen ist, auch in meiner Generation, ist es fir
viele kein Kommunikationsmittel mehr, leider. In der alteren Generation wird sie noch
verwendet. Die Sprache ist immer noch Trager von kulturellem Wissen. Erinnerungen,
religiose Elemente, alevitische Traditionen, viele Gebete. Die lokale Identitat ist stark mit
Kirmancki verbunden. Das Paradoxe an Heritage-Speakern ist, dass Menschen, die die
Sprache nur passiv oder gar nicht verstehen, sich ihr zugehérig fuhlen. Das sehe ich oft in der
Forschung. Jemand, der die Sprache nicht spricht, behauptet trotzdem, es ist meine Sprache.
Das ist normal, weil eine emotionale Bindung besteht. Es hat einen symbolischen Wert. Die
Sprache der Grosseltern, der Familie. Wir haben Lieder, die wir héren, auch wenn wir sie nicht
verstehen. «lch hére Mikail Aslan, auch wenn ich ihn nicht verstehe. Er gehort zu mir. Das ist
meine Sprache, meine Kultur.» Mythen und Selbstdefinition sind damit verbunden, was ich bin
und was andere sind. In dieser Generation, besonders fur diejenigen, die in der Schweiz
aufgewachsen sind, kann man sehen, dass man sich mit Turkisch identifizieren kann, aber
noch einmal ganz anders mit Kirmancki, selbst wenn man die Sprache nicht spricht. Das ist
sehr wichtig. Wenn die Sprache verloren geht, entstehen Probleme. Auch wenn die Leute sie
nicht sprechen, haben sie immer noch einen Herkunftsbezug und eine Identitat. Sie
identifizieren sich damit. Die Sprache steht meist stellvertretend flr das Gefiihl, zu einer
marginalisierten, aber stolzen Kultur zu gehoren.

[...]
E: Welche Rolle spielen Familie, Schule, Medien und Politik beim Erhalt der Sprache?

M: Spracherhalt geht immer mit Sprachverlust einher. In der Linguistik sprechen wir von
Domanen, das sind Lebensbereiche. Jede Doméane beeinflusst andere. Familie, Schule,
Medien, Politik und Arbeit. Es gibt auch emotionale Doméanen, zum Beispiel, wenn man witend
oder traurig ist. Jede Domane, in der die Sprache verwendet wird, wird analysiert. Die Familie
ist dabei immer die wichtigste Instanz. Das zeigt sich bei allen Sprachen. Wenn die Sprache
in der Familie nicht mehr gesprochen oder weitergegeben wird, besteht die Gefahr, dass sie
ausstirbt. Besonders kritisch ist die gebarfahige Generation. Wenn diese die Sprache nicht
aktiv weitergibt, wird die Ubermittlung unterbrochen. Wenn Eltern und Grosseltern die Sprache
nicht sprechen oder weitergeben, ist kein aktiver Erwerb moglich. Formaler Unterricht in der
Schule ist wichtig, vor allem, wenn er aktiv genutzt wird. Er kann die Sprachweitergabe
erganzen, aber die Familie bleibt der Kern. Medien spielen ebenfalls eine Rolle. Es gibt ein
Radiosender, YouTube-Kanale, Podcasts, Lieder und Literatur. Diese konkurrieren jedoch mit

42



grésseren Medienmarkten und nur wenige Menschen beherrschen die Sprache aktiv. Politik
ist ebenfalls entscheidend. Sie kann rechtliche Rahmenbedingungen schaffen, Schulunterricht
ermoglichen, Repressionen abschaffen und die Sprache férdern. Top-down-Politik muss
unterstitzt werden, etwa durch Initiativen und birokratische Massnahmen. Gleichzeitig ist ein
Bottom-up-Engagement von Familie und der Gesellschaft notwendig. Wenn die Familie die
Sprache spricht, Uberlebt sie, selbst wenn sie von aussen verboten oder nicht unterstitzt wird.
Kommt von aussen die Erlaubnis und Unterstitzung, kann die Sprache wachsen. Aber die
Familie bleibt der wichtigste Kern flir den Spracherhalt.

E: Ist ein Sprachverlust in Dersim feststellbar? Falls ja, konnen Sie ihn mit Zahlen
belegen? Gibt es Studien dazu, die ich kennen sollte?

M: Ein Sprachverlust in Dersim ist feststellbar. Man muss sich anschauen, wie viele Leute in
welcher Generation oder Altersgruppe noch aktiv Kirmancki sprechen und in welchen
Doméanen. Ich frage die Leute oft: «Ist unsere Sprache in Dersim wirklich
gefahrdet?» Anderswo ist die Situation manchmal besser, aber in Dersim ist sie sehr stark
bedroht. Frag dich selbst, frag deine Eltern, frag jeden: Wie viele Kinder unter zehn Jahren
aus Dersim kennst du, die Kirmancki fliessend sprechen? Die Antwort ist oft traurig, manchmal
fast wie eine Legende. Manche kennen keines, oder nur sehr wenige. Das sagt schon viel Gber
den Zustand der Sprache aus. Wenn man die Zahlen hochrechnet, wird in 20 bis 30 Jahren,
wenn die dltere Generation weg ist, wahrscheinlich kaum noch jemand die Sprache sprechen.
Zu Studien gibt es ein Buch von Nadire Guintas, dass ihre Doktorarbeit Gber Dersim darstellt.
Es gehort zu den besseren Arbeiten Uber die Sprache. Am Ende enthalt sie eine Umfrage mit
knapp 400 Personen in Mameki, also Dersim City. Dort gibt es Statistiken dartber, wie oft die
Sprache gesprochen wird, mit wem, in welcher Altersgeneration und wie sich die Befragten
identifizieren. Zum Beispiel zeigt eine Statistik, dass 21 Prozent der Befragten zwischen 30
und 45 Jahren alt sind und Angaben zum Sprachgebrauch zu Hause machen. Ich kann das
Buch und meine Zusammenfassung spater zur Verfugung stellen.

[.]

E: Welche historischen politischen Faktoren haben den Sprachverlust in Dersim
besonders beeinflusst?

M: Die Grindung der Republik Turkei und die tirkische Sprachpolitik. Es gibt sehr viel Literatur
dazu. Wenn du Interesse hast, kann ich dir einige Artikel empfehlen, die es zusammenfassen.
Es betrifft nicht nur Kurdisch, sondern alle nicht-tlirkischen Sprachen der Turkei, die sehr
bedroht sind, wie Armenisch, Aramaisch, Laz und Tscherkessisch. Von ungefahr 30 Sprachen
der Turkei sind alle ausser Turkisch fast bedroht, vielleicht noch Arabisch. Grundsatzlich hat
der turkische Nationalismus in der Politik gefordert, dass alle Turkisch sprechen. Einige
Linguisten sprechen deshalb von Linguizid, das heisst Sprachtod ahnlich einem Genozid. In
der Linguistik sagt man, Sprachen sterben nicht, sie werden umgebracht, weil es ein aktiver
Prozess ist. Politisch zeigt sich das zum Beispiel dadurch, dass Menschen wegen ihrer
Herkunft oder Sprache getotet wurden, es Massaker gab, Assimilationskampagne stattfanden,
Schulen und Sprache kontrolliert wurden. Alles ist dokumentiert. Es gibt eine ganze Liste an
Ereignissen, die seit der Griindung der Turkei in den 1920er Jahren begonnen haben. Ab den
1960er und besonders den 1980er Jahren nahm dies noch einmal stark zu. Menschen
erfuhren physische Gewalt, politische Gewalt, Assimilation und ethnische Sauberungen, die
eng mit der Unterdrickung der Sprache verbunden waren. Die Sprache wurde teilweise
verboten. Das fiihrte direkt zum Sprachverlust und ist der Hauptfaktor. Psychologisch hat das
grosse Auswirkungen. Traumata werden von Generation zu Generation weitergegeben, auch
in der Diaspora. Selbst wenn im Ausland niemand bedroht, bleibt die Sprache nicht
weitergegeben, weil die Erfahrungen tief sitzen. Es gibt ein generationsibergreifendes
Trauma, das weitergegeben wird. Es existieren ein oder zwei Studien speziell zu Dersim, die

43



zeigen, wie stark dieser Effekt ist. Politische Faktoren wirken auf gesellschaftliche Umstande
und diese wiederum verstirken den Sprachverlust. Es ist sehr schwierig, dem
entgegenzuwirken. Detailliert gibt es sehr viel Material. Man muss untersuchen, welche
Gesetze erlassen und welche Kampagnen durchgefihrt wurden. Der Dersim-Genozid 1938 ist
ein zentrales Ereignis, das sehr stark zur Unterdrickung beitrug. Danach folgten
Bildungskampagnen, Schulkampagnen und weitere Massnahmen, die die Sprache
beeinflussten.

E: [...] Wie schitzt du die aktuelle Vitalitat der Zazaki-Sprache in Dersim und der
Diaspora ein?

M: Sprachverlust ist sehr stark. Die Studie zeigt es auch. Dersim ist wahrscheinlich etwas
besser als die Diaspora, wirde ich behaupten. Wir haben keine Studie dazu [...]. Die Frage
ist, wie viele der Kinder, also der Generation, die selbst Kinder hat, die Sprache weitergeben.
Ich wiirde sagen leider sehr wenig. Wenn man positiv denkt, vielleicht zehn Prozent, vielleicht
weniger. Ich bin in meiner Generation, ich bin 36 [...]. In deiner Generation ist es
wahrscheinlich noch weniger. In Dersim, in den Dorfern, gibt es manchmal Kinder, die
sprechen, aber insgesamt ist die Situation sehr schlecht. Ich wirde die Sprache als bedroht
bezeichnen. Sie ist in Teilen vom Aussterben bedroht. Bei der Vitalitat gibt es verschiedene
Skalen und Rankings. Die UNESCO bewertet Zazaki als gefahrdet Sprache. [...].
Entscheidend ist, wie die Sprache weitergegeben wird und ob es eine kritische Masse von
Sprechern gibt. In Dersim ist diese nicht mehr gegeben. Wenn nichts passiert und die altere
Generation weiter ausstirbt, wird die Sprache in 40 bis 50 Jahren kaum noch gesprochen. [...].
Dann sind die jetzigen Generationen alt und die Anzahl der Sprecher wird stark abnehmen.
Die Sprache ist stark gefahrdet.

E: Welche Rolle spielen Migration und Urbanisierung fiir den Sprachgebrauch?

M: Migration und Urbanisierung spielen eine Rolle. Jede Migration bringt eine Veranderung mit
sich. Urbanisierung beeinflusst Kultur und Religion stark. Das heutige Alevitentum
unterscheidet sich von dem, was friiher von deinen Grosseltern gelebt wurde. Auch die Kultur
ist eine andere. Durch die Urbanisierung bist du als Minderheit in der neuen Umgebung. Friher
warst du eine Mehrheit und konntest deine Sprache sprechen und deine Kultur ausleben ohne
Kontrolle. Als Minderheit bist du marginalisiert, moglicherweise bedroht und musst dich
bedeckt halten, sowohl in tlrkischen Stadten als auch in Deutschland unter tlrkischen
Migranten. Selbst Migrantengruppen untereinander erfahren Diskriminierung. Viele Menschen
haben ihre Identitdt und Sprache versteckt. Zazaki, ahnlich wie Kurmaniji, ist durch
Urbanisierung und Migration in der Stadt tatsachlich starker gefahrdet und die Situation des
Spracherhalts verschlechtert.

E: Wie bewertest du die Wirkung moderner Medien auf die Sichtbarkeit und den Erhalt
der Sprache? [...]

M: Ich habe es am Anfang angefangen, weil Instagram und TikTok sehr viel Unsinn enthalten.
Die verrtickten Stimmen sind oft die lautesten. Ich sehe es auch in meinen Kommentaren, die
streiten sich Uber unwichtige Dinge. Die Resonanz auf meine Inhalte ist bisher gut. Zur
Wirkung auf Sichtbarkeit und Erhalt Sichtbarkeit ist gut. Es gibt Zazaki-Nachrichtenseiten,
Literatur, Bucher, Musik und andere Medien. Die Sichtbarkeit wird geférdert, aber der Konsum
ist gering. FUr den Erhalt der Sprache muss mehr geschehen als nur Medien. Medien sind
wichtig, damit Leute, nachdem sie die Sprache gelernt haben, etwas damit machen kénnen.
Die starksten aktiven Medien fur Kirmancki sind Musik, gefolgt von Literatur. Es werden Bucher
veroffentlich, zum Beispiel Gedichte, die auf Deutsch Ubersetzt wurden. Das wird gemacht,
aber die meisten Menschen sind noch Analphabeten und kénnen die Texte nur héren oder

44



sprechen. Sichtbarkeit ist vorhanden, aber der Erhalt der Sprache ist nicht ausreichend. Es
muss noch viel mehr passieren.

E: Gibt es aus deiner Sicht erfolgreiche Strategien zur Revitalisierung der Zazaki-
Sprache?

M: Revitalisierung ist ein sehr schwieriges Thema. Es gibt Initiativen. Ob sie erfolgreich sind,
wird sich zeigen. Aus Erfahrungen mit anderen Sprachen und der Forschung weiss man, dass
es gut dokumentierte Strategien gibt. Einige Sprachen wurden revitalisiert, obwohl sie zuvor
tot waren. Hebraisch ist ein Beispiel, Galisch in Irland ein weiteres. Es gibt verschiedene
Ansatze. Community-basierte Sprachinitiativen, wie Sprachkurse, digitale Medien,
Identitatsarbeit und Community-Arbeit sind wichtig. Intergenerationale Sprachweitergabe in
der Familie ist der wichtigste Faktor. Lokale Eigeninitiativen sind entscheidend. Bei Zazaki gibt
es erste positive Ansatze. Es gibt Sprachkurse, die ich seit Uber zehn Jahren auch online
anbiete. Es gibt Medien, wie Podcasts. In Diyarbakir gibt es Gruppen, die Veranstaltungen und
Kurse anbieten. In Dersim gibt es gelegentlich Sprachkurse. Zazaki wird teilweise als Wahlfach
an einigen Universitaten angeboten. Online -Plattformen wie Discord werden genutzt, um sich
Uber Zazaki auszutauschen. Es fehlt jedoch an struktureller Unterstlitzung im grossen
Rahmen. Es gibt kaum institutionalisierte Bildungsangebote oder systematische
Lehrerausbildung. Viele Initiativen sind auf Einzelpersonen angewiesen. Strukturelle
Massnahmen sind notwendig. Vereine wie die Dersim-Gemeinden und alevitische Vereine
sowie die Politik haben bislang unzureichend unterstiitzt. Die Integration der Sprache in
Bildung, Medienstrukturen und familidren Kontext ist entscheidend. Das Potenzial ist
vorhanden, es gibt kleine Initiativen, aber die Umsetzung ist fragmentarisch und nicht
ausreichend.

[..]

E: Welche langfristigen Folgen hat es fiir eine Gemeinschaft, wenn viele die Sprache
nur noch passiv verstehen?

M: [...] Wenn die aktive Generation ausstirbt und es keine aktiven Sprecher mehr gibt, wird
auch passiv wenig passieren. Aber die Hoffnung ist nicht ganz verloren. Passive Sprecher
kénnen ein Reservoir fir spatere Revitalisierung sein, vor allem, wenn sie wie wir noch eine
emotionale Bindung zur Sprache haben. Wenn man es schafft, einen grossen Teil von ihnen
zu aktiven Sprechern zu machen, kann ein Momentum entstehen. Langfristig aber, wenn eine
Gemeinschaft nur noch passive Sprecher hat, kommt irgendwann dieser Kipppunkt. Die
Sprache ist dann nicht mehr alltagsfahig. Ohne aktive Sprecher verschwindet das soziale
Umfeld, es gibt keine Dialoge mehr, keine Erzahlungen, keine Interaktionen, keine Domane,
in der sie gesprochen wird. Die Gemeinschaft entfremdet sich von der alteren Generation, von
der Sprache und Kultur. Es gibt einen Bruch in der Kontinuitat von Identitat. Schon heute gibt
es in deiner und in meiner Generation viele, die sich nicht mehr mit Kultur, Sprache und
Herkunft identifizieren. Die meisten, die in meine Sprachkurs kommen, sagen als Hauptgrund,
dass es ihre Sprache ist und sie sie lernen wollen. Das ist der entscheidende Faktor. Wenn
dieser Bruch da ist und das passive Reservoir nicht aktiviert wird, dann ist es irgendwann
vorbei.

E: Wie schitzt du die Zukunft dieser Sprache in der Region, in Dersim?

M: [...] Wenn sich jetzt nichts andert, wenn die neuen Generationen die Sprache nicht aktiv
sprechen und es keine kritische Masse gibt, etwa zehn, 20, 30 oder 40 Prozent, kannst du es
vergessen. Dann wird es in den nachsten 30 bis 50 Jahren sehr schwierig sein. Ausserhalb
von Dersim ist es ein bisschen besser, aber in Dersim wird es schwierig. [...]

45



E: Verliuft der Sprachverlust unterschiedlich bei Alteren und Jiingeren oder zwischen
Mannern und Frauen?

M: [...] Die altere Generation spricht deutlich besser als die Jiingere, das zeigt sich auch sehr
klar in ist der Studie von Nadire Giintas-Aldatmaz. Je jlinger, desto weniger Sprachkenntnisse.
Intergenerationalitat ist das eindeutig nachweisbar. Beim Geschlecht bin ich mir unsicher. Ich
glaube, sie hat das auch abgefragt, [...]. In der Studie sehe ich es nicht direkt, da geht es mehr
um Alter, Haufigkeit des Sprechens, mit welchen Elternteilen gesprochen wird, emotionale
Zustande, Trdume usw. Aber nicht explizit Manner und Frauen im Vergleich. [...]. Anekdotisch
kann ich sagen, dass in der alteren Generationen eher die Frauen die Sprache starker
gesprochen haben, da sie meist zu Hause geblieben sind, wahrend Manner Militardienst oder
anderes machen mussten. Inzwischen scheint es manchmal umgekehrt zu sein, also dass
mehr Manner sprechen. Manche erklaren das so, dass Frauen sensibler auf gesellschaftliche
Vorteile reagieren und daher starker auf Tlrkisch setzen, weil es mehr Maglichkeiten eréffnet.
Ob das wirklich stimmt, ist fraglich, es gibt dafir keine klare Belege.

E: Welche Rolle spielt die Mehrsprachigkeit zum Beispiel Zazaki, Tiirkisch, Kurmanji im
Sprachwandel der Zazaki-Sprache?

M: Mehrsprachigkeit ist ein zweischneidiges Schwert, also sehr ambivalent. Einerseits kann
Mehrsprachigkeit eine Sprache stabilisieren, weil die Sprachen nebeneinander bestehen und
Grenzen aufgebaut werden. Andererseits flihrt sie zu Dominanzverhaltnissen, die in der
Linguistik Prestige genannt werden. Eine Sprache wird von der Gesellschaft hdher angesehen
als eine andere. Turkisch ist zum Beispiel wirtschaftlich und gesellschaftlich attraktiver.
Kurmanji hat einen anderen symbolischen Status, der je nach Gesellschaft unterschiedlich
ausfallen kann. Man muss Prestige immer verhandeln. Wenn zehn Zazaki-Sprecher und ein
Turkisch-Sprecher zusammenkommen, wechseln alle auf Tlrkisch oder sie fordern den
Einzelnen auf, Zazaki zu lernen. Das zeigt, wie Prestige wirkt. Dominanz kann politisch oder
wirtschaftlich sein. Sprachwandel zeigt sich auch durch Sprachkontakt. [...]. Sprachen
beeinflussen sich gegenseitig, das ist nichts Negatives. Menschen, die mehrsprachig sind,
vermischen Elemente, was normal ist. Es gibt zum Beispiel viele Lehnwdrter aus dem
Turkischen im Zazaki, so wie das Turkische selbst Worter aus dem Persischen tbernommen
hat. Auch grammatische Einflisse treten auf, die Sprache passt sich an. Man nutzt bestimmte
Sprachen zu Hause und andere in der Schule. Mehrsprachigkeit spielt eine Rolle, ist aber nicht
der Hauptgrund fir den Verlust von Zazaki. Der entscheidende Faktor ist eher die tirkische
Politik.

E: Welche Rolle spielen kulturelle Feste, Musik oder Literatur fiir den Erhalt der Zazaki-
Sprache?

M: [...] Es gibt vieles, auch Feste und sie sind wichtig wegen der emotionalen Ebene. Zum
Beispiel war das Dersim-Festival im Mai in Frankfurt. Identitdt und Kultur werden dabei
vermittelt, das schon und gut. Aber die aktive Sprache war eigentlich das Thema. Es ging mehr
um diesen Dersim-Stil, unsere Kultur, unsere Feste. Zum Beispiel Alevitentum, Dersim-
Volksmusik, Feste wie Xizir Fasten, Newroz und Ahnliches. Das ist kulturell sehr wichtig. Auch
Literatur, Gebete, Gedichte und Musik spielen eine Rolle. Sie sind ein symbolischer Faktor fir
Stolz und Identitat, sie stiften Identitat, wenn nicht fir den direkten Spracherhalt.

[..]

M: Feste und andere kulturelle Veranstaltungen sind symbolisch wichtig, um Emotionen und
Identitat aufzubauen. Indirekt ist das sehr wichtig, weil die Sprache irgendwo angewendet
werden muss. In solchen Bereichen ist das sehr wichtig.

46



E: Auf welche Weise kann man Jugendliche motivieren, die Sprache aktiv zu sprechen
und zu lernen?

M: Wenn ich das wisste, ware das die Frage meines Lebens. Motivation hangt vom
emotionalen Bezug, vom sozialen Umfeld und davon ab, wie relevant es im Leben ist. Du hast
Sprachkurse, digitale Angebote, Apps, Medien, Verbindungen zur eigenen Geschichte,
Familie, Social Media. Es muss ein Umdenken im Kopf stattfinden. Ich unterrichte die Sprache
seit Uber zehn Jahren. Ich frage die Leute immer, warum sie hier sind, warum sie die Sprache
lernen wollen. Die Antworten sind meist emotional. Meistens geht es um Familie, Herkunft,
Identitat, das Bedurfnis, die Sprache zu kénnen. Ich will mit meiner Familie sprechen kénnen.
Ich will das leben. Die Praxis umzusetzen ist fur viele nicht einfach. Die Leute sind motiviert,
nach ein bis zwei Wochen Kurs brechen sie ab oder wenden die Sprache danach nicht mehr
an. Ein Bezug dazu fehlt. Das ist schwierig, das muss von der Gesellschaft unterstitzt werden.
Die Sprache muss als Ressource und Ausdruck von Stolz genutzt werden und nicht als
Problemwahrnehmung, sie muss aktiv angewandt werden, sonst wird das nichts. Motivation
ist bei vielen da. Viele hatten Bock, die Sprache zu lernen und wollen das. Ob sie es anwenden
kdnnen, ist eine andere Frage.

E: Welche linguistischen Besonderheiten machen die Zazaki-Sprache besonders
anfillig oder widerstandsfahig gegentiber Sprachverlust?

M: Das ist eine gute Frage. Zazaki ist eine sehr komplizierte Sprache. Die komplexe
Grammatik macht es schwer, die Sprache zu lernen. Man braucht lange, um sie fliessend zu
beherrschen. Es gibt wenige schriftliche Traditionen, also wenig Materialien und Medien.
Ausserdem gibt es sehr viel Dialektvielfalt. Wenn man Zazaki lernt, muss man wissen, welchen
Dialekt man lernt. Zazaki hat aber auch widerstandsfahige Merkmale. Es hat einen hohen
Wiedererkennungswerte und eine emotionale Verankerung in der Kultur. Linguistisch gesehen
ist die Sprache komplex und vielfaltig, was das Lernen erschwert, aber kein uniberwindbares
Hindernis darstellt. Andere Sprachen, die ebenfalls komplex waren, haben es trotzdem
geschafft, Uberlebt zu werden.

[.]

47



Anhang 1.3: Transkript Interview mit Mesut Asmén Keskin vom 9. Juli 2025
[...]

E: Wie definierst du den Unterschied zwischen aktiven Sprechern und passiv
Verstehenden?

M: Die aktiven Sprecher sind diejenigen, die die Sprache beherrschen und sie auch aktiv
produzieren kénnen. Passive Sprecher dagegen sind nicht in der Lage, die Sprache fllssig
zu sprechen. Sie verstehen zwar vieles, haben die Sprache aber nie oder nur sehr selten aktiv
verwendet. Wenn sie versuchen zu sprechen, machen sie meist viele Fehler. So wiirde ich das
grob definieren.

E: Zu welcher Sprachfamilie gehort die Zazaki-Sprache und Woher stammt die Zazaki-
Sprache?

M: Zazaki geho6rt zur indoeuropaischen, indogermanischen Sprachfamilie. In der
Sprachwissenschaft definieren wir das so. Es gibt Sprachgruppen, die aus einer naheren
Vergangenheit, zum Beispiel vor 1000 Jahren, 4000 Jahren oder langer, aus einem
gemeinsamen Ursprung entstanden sind. Das ist die Sprachgruppe. Es gibt auch Ubergruppen
oder Gruppenkomplexe, die aus mehreren Gruppen bestehen. Das ist die Sprachfamilie. Von
der Sprachfamilie her ist das Indogermanisch. Zazaki gehort zur iranischen Sprachgruppe.
Unter «iranische Sprachen» versteht man nicht nur Persisch, sondern etwa 40 Sprachen, zu
denen auch Persisch gehort. Persisch ist nicht die Mutter oder Ursprung der iranischen
Sprachen. Man geht davon aus, dass es eine ur-iranische Sprache oder ur-iranische Dialekte
gab, aus denen die heutigen Sprachen hervorgegangen sind. Diese iranische Gruppe hat auch
nahere Verwandtschaften. Dazu gehért die indoarische Gruppe mit Hindi, Urdu, Bengali,
Singhalesisch und anderen, sowie die Nuristani-Gruppe zwischen Indoarisch und Iranisch.
Das sind etwa sechs Sprachen, auch bekannt als Kafir-Sprachen, da sie Uberwiegend nicht
von Muslimen gesprochen werden. Zu den iranischen Sprachen gehorten Persisch, Kurdisch,
Zazaki, Pashto, Ossetisch, Balochi und weitere. Die Herkunft der Zaza-Sprache liegt
hochstwahrscheinlich im Norden Irans, nordlich von Teheran am Kaspischen Meer. Dort gibt
es Sprachen wie Talisch, Mazenderanisch, Sudtati [...] und Semnani. Dieses Gebiet wird
Gurgan oder Dailam genannt. Die bestatigt die sogenannte Delem-Theorie. Nach ihr ist Zazaki
entweder bereits seit der Partherzeit, vom 3. Jahrhundert v. Chr. Bis zum 3. Jahrhundert n.
Chr., durch Vorlaufer der Zaza-Sprache in das heutige ostanatolische Gebiet eingewandert.
Oder es handelt sich um ein Relikt, nachdem die Verbindungslinie zwischen Nordiran und dem
heutigen Zaza-Sprachgebiet unterbrochen wurde und die Sprache dort verblieb. Die
Behauptung, dass Zazaki ein kurdischer Dialekt oder eine kurdische Sprache ist, ist
sprachwissenschaftlich nicht bewiesen. Zazaki ist jedoch mit dem Kurdischen verwandt.
Kurdisch wird in der Sprachwissenschaft als drei Sprachen definiert. Das sind Nordkurdisch,
Zentralkurdisch und Sidkurdisch. Das einzige benachbarte ist das Nordkurdische, Kurmaniji,
das in Dersim auch Here-were oder Hewera genannt wird. Das Zentralkurdische ist Sorani.
Das Sudkurdische wird von schiitischen Kurden in Kermanschah und Umgebung gesprochen,
teilweise auch im Irak, wo es Feli oder Kelhuri genannt wird. Gorani und Hawrami ist ebenfalls
mit dem Zazaki verwandt. Zazaki und Gorani haben ausserdem eine Verwandtschaft mit den
nordiranischen Sprachen.

E: [...] Wie alt ist die Zaza-Sprache ungefahr?

M: Die Frage ist schwer zu beantworten, weil Zazaki erst ab Ende des 19. Jahrhunderts oder
Anfang des 20. Jahrhunderts verschriftlicht wurde, zunachst nur sparlich. Die regelmassige
Verschriftlichung begann in der Diaspora in Europa und teilweise auch damals in Anatolien, in
der Turkei. Es war jedoch verboten. Wie alt die Sprache ist, lasst sich Uber die iranischen
Sprachen einordnen, insbesondere Uber die altiranischen Sprachen wie Altpersisch und

48



Avesta. Das sind die altesten belegten iranischen Sprachen. Dazu kommt das Altindische,
Sanskrit oder Vedisch. Altindisch und Altiranisch sind etwa zu 90 Prozent grammatisch gleich
und teilen einen grossen Teil des Wortschatzes. Man geht davon aus, dass sich diese
Sprachen vor etwa 4000 Jahren im Hindukusch-Gebiet trennten und die iranischen Sprachen
westwarts weiterwanderten und sich verbreiteten. Zaza zeigt Spuren dieser Entwicklung, auch
wenn sie nicht schriftlich belegt sind. Zazaki ist historisch mit der parthischen Sprache
verwandt. Prof. Dr. Jost Gippert hat festgestellt, dass Zazaki den belegten Sprachen am
nachsten mit dem Parthisch verwandt ist. Direkt vom Parthischen stammt Zazaki jedoch nicht,
es gibt Unterschiede. Auch eine direkte Ableitung vom Avestischen ist nicht méglich. Man kann
sagen, Zazaki wurde wahrscheinlich schon vor 3000 bis 4000 Jahren gesprochen, wie viele
andere iranische Sprachen. Die meisten iranischen Sprachen wurden nicht verschriftlicht, von
Uber 40 Sprachen existieren nur wenige schriftlich. Zazaki hat eine historisch tiefreichende
Vergangenheit.

E: Wie unterscheidet sich Zazaki von anderen kurdischen Sprachen? [...]

M: Es ware besser zu sagen von den anderen iranischen Sprachen, weil andere kurdische
Sprachen den Eindruck erweckt, dass Zazaki eine kurdische Sprache ist. Ist es nicht. Es gibt
ethnologische Arbeiten von Akademikern aus Dersim oder Erzincan, die zeigen, dass sich die
Zaza ethnologisch von den Kurden, besonders bei der alteren Generation, unterscheiden. In
der Iranistik, der Wissenschaft Uber iranische Sprachen, Geschichte und Kultur, ist nicht
bewiesen, dass Zazaki eine kurdische Sprache ist. Es gibt Gemeinsamkeiten, weil beide zur
nordwestiranischen Sprachgruppe gehéren. Klassisch wird Iranisch in West- und Ostiranisch
unterteilt. Westiranisch umfasst Persisch, das stidwestlich ist und Kurdisch, Zazaki, Baluchi,
kaspische Sprachen, die nordwestlich sind. Kurdisch liegt zwischen Nordwest und Sudwest.
Zazaki unterscheidet sich in Grammatik und historischer Lautentwicklung. Bestimmte Woérter
zeigen die Entwicklung. [...] In der Grammatik gibt es Unterschiede, sodass Zazaki linguistisch
keine kurdischen Eigenschaften hat.

E: Welche kulturelle Bedeutung hat die Zazaki-Sprache fur die Menschen in Dersim?

M: Die Bedeutung der Zazaki-Sprache ist nicht so gross, wie man es sich wiinschen wirde. In
der Diaspora in Europa beschaftigen sich Menschen aus Dersim mehr damit, weil sie hier die
Maoglichkeit haben, darliber nachzudenken. In der Heimat und in den tlrkische Metropolen
herrschen andere Umstande. Dort sind die Menschen mehr damit beschaftigt, ihr Leben zu
meistern. In Dersim hat die Sprache eine religiose Bedeutung. Man sagt Zoné ma zoné Xizirio
yo. Zazaki ist die Sprache des Heiligen Xizir. Sie ist tief mit dem alevitischen Glauben
verankert. Es gibt auch paganistische oder animistische Pragungen. Wichtig sind die
Wallfahrtsstatte, die Ziyarets [...] Der Xizir in Dersim unterscheidet sich von dem Xizir in der
islamischen Welt. Die Aleviten generell und auch die in Dersim erfillen die funf Saulen des
Islam nicht. Ob Alevitentum zum Islam gezahlt werden kann, ist umstritten. Darauf will ich nicht
eingehen, das ist nicht mein Gebiet. Die Sprache ist jedoch untrennbar mit dem Glauben
verbunden ist. Altere Menschen, die kein Tirkisch sprechen, praktizieren ihren Glauben mit
Zazaki. Es gibt Einflisse aus dem Turkischen. Einige Gebete wahrend des Cem-Rituals, wie
die Supirge Duasi, werden auch auf Tilrkisch gesprochen. Friher wurden Gebete am
Sonnenaufgang oder wahrend Wallfahrten auf Zazaki durchgefihrt. Leider hat die Bedeutung
der Sprache durch die tlrkische Sprachpolitik in den letzten Jahren abgenommen, Auch die
alevitischen Vereine vermitteln den Glauben meistens auf Turkisch. Es ist gut, dass diese
Vereine existieren, aber dadurch wird die Sprache weniger genutzt und religiése Inhalte
werden oft auf Turkisch vermittelt.

E: Welche Rolle spielen Familie, Schule, Medien und Politik beim Erhalt oder Verlust
einer Sprache?

49



M: Die Rolle der Familie ist wichtig, weil innerhalb der Familie die Kinder die Sprache vermittelt
bekommen. Mindestens eine Bezugsperson sollte die Kinder mit der Sprache verbinden.
Schule ist ebenfalls wichtig, weil sie den Kindern und Jugendlichen mehr Prestige verleiht.
Leider ist das oft nicht der Fall, aber in den letzten Jahren gibt es Privatkurse, das Interesse
bei Jugendlichen und jungen Menschen ist gross. Medien sind begrenzt. Es gibt keine die 24-
Stunden-Kanale auf Zazaki. ZazaTV gab es, teilweise auf Turkisch, teilweise auf Zazaki. Politik
spielt eine Rolle, weil politisch Schritte notwendig sind, damit Menschen das Bewusstsein flr
die Sprache entwickeln. Das ist wichtig, um Anspriiche auf muttersprachlichen Unterricht
durchzusetzen. In der Schweiz oder in Deutschland haben Schiler ab einer bestimmten
Anzahl das Recht auf muttersprachlichen Unterricht. In der Turkei ist das schwieriger.
Minderheiten ausserhalb von Armeniern, Juden und Griechen in Istanbul haben kein Recht auf
muttersprachlichen Unterricht, nur Privatkurse sind mdéglich. Das ist besser als bis in die
1990er Jahre, als die Nutzung nicht-tlrkischer Sprachen verboten und bestraft war.
Sprachverlust ist in Dersim vorhanden. [...]

E: Lasst sich ein Sprachverlust in Dersim feststellen? Falls ja, lasst sich das mit Zahlen
belegen? Gibt es Studien, die ich kennen sollte?

M: Ich habe dazu einen Artikel auf Tirkisch. Es war ein Vortrag 2014 an der Munzur Universitat
in Dersim. Ich kann den Artikel schicken. Das ist ein Beispiel fur Assimilation und den Einfluss
auf die Generationen. Ich habe das Thema auch in Paris auf Englisch in einem Vortrag tUber
Sprachkontakt und Sprachverlust behandelt. Dabei ist zu sehen, dass in der zweiten
Generation, besser gesagt, ich bin die dritte Generation, meine Eltern die zweite und meine
Grosseltern die erste Generation, der Sprachverlust sichtbar ist. [...]

E: Welche historischen und politischen Faktoren haben den Sprachverlauf in Dersim
beeinflusst?

M: Das Entscheidende war das grdsste Ereignis im Kerngebiet von Dersim. Ich komme aus
dem Norden von Pulimadr. Wir haben den Vélkermord nicht in der Familie erlebt. Einige
Familien wurden aus dem Nachbardorf deportiert. Das geschah bis nach Sudpulimiar 1937
und 1938. Man kann es als Volkermord betrachten. Studien stufen das Massaker von 1938
als Volkermord ein. Die Deportierten durften zehn Jahre lang nicht nach Dersim zurlck, das
beeinflusste den Sprachverlust nur gering. Die entscheidenden Faktoren fir den Sprachverlust
waren die turkischen Schulen in den Dorfern. Menschen wurden gezwungen, ihre
Muttersprache nicht zu verwenden. Schiler sollten andere anzeigen, die ihre Muttersprache
sprachen. Solche Erfahrungen gab es nicht nur bei den Zazas und Kurden, sondern auch in
arabischsprachigen Gebieten wie Hatay oder Adana. [...] Ab den 1960er und 1970er Jahren
wirkte sich das weiter aus. Ein weiterer Faktor war die alevitische Identitat. Aleviten waren seit
der osmanischen Zeit verfolgt und Massakern ausgesetzt. Ausserhalb ihres Gebiets
versteckten sie ihre Identitat. Das flhrte dazu, dass sie sich auch von der Sprache loslésten.
Alevitische Gebiete, wie die kurdisch-alevitischen Gebiete in Maras, Malatya, Sivas oder die
Zaza-alevitischen Gebiete in Dersim, Sivas, Erzincan, Varto und Bingél, wurden starker von
der turkische Sprachpolitik beeinflusst. Spater verstarkten Medien wie Radio und Fernsehen
den Einfluss. In den Doérfern schauen die Menschen heute tlrkische Sender und sehen keinen
Bedarf, die Sprache an Kinder weiterzugeben.

E: Wie schatzt du die aktuelle Vitalitat der Zazaki Sprache in Dersim und in der Diaspora
ein?

M: Leider schwach. Es gibt weiterhin Schritte, die Sprache von Generation zu Generation
weiterzugeben. Die Sprache ist noch vital, aber zu revitalisieren in dem Sinne, dass die jingste
Generation sie sich auch wirklich aneignet und lernt, passiert kaum. Interesse ist da, aber nicht
konsequent. Ich selbst habe Jahre lang Zazaki unterrichtet. Am Anfang ist das Interesse gross,

50



aber spater, weil die Teilnehmerinnen und Teilnehmer sich dem Unterricht nicht ausreichend
widmen konnen, da sie entweder noch zur Schule gehen, studieren oder arbeiten, kommen
viele nicht mehr regelmassig. Es sind sehr wenige, die das bis zum Enden durchziehen, also
bis sie ein bestimmtes Niveau erreichen, sei es B2 oder C1, die Sprache wirklich lernen und
verwenden. In Dersim ist es so, dass die jungste Generation, auch in den Dorfern, die Sprache
nicht mehr lernt. Es gibt Ausnahmen. In Varto, Hinis und Tekman sprechen Kinder noch Zazaki.
Das liegt zwar ausserhalb von Dersim, aber dort leben Zaza-Aleviten, die vor zweihundert oder
dreihundert Jahren aus Dersim ausgewandert sind. Dort ist die Sprache vielleicht noch
lebendig, aber nicht in der gleichen Starke wie bei der altesten Generation. In der Diaspora
gibt es Bemihungen und das Sprachbewusstsein ist dort oft hdher als in den tirkischen
Metropolen wie Ankara, Istanbul oder Izmir. Wenn man in Dersim selbst mit den Alteren Zazaki
zu sprechen versucht, heisst es oft kommst du von ausserhalb, du bist nicht aus Dersim. Die
Sprache ist also da, aber selbst diejenigen, die sie beherrschen, verwenden sie immer weniger.

E: Lernen Kinder und Jugendliche in Varto und den umliegenden Gebieten die Sprache
besser als in Dersim selbst? Wenn ja, woran liegt das?

M: Vielleicht, weil die Menschen dort mehr mit Sunniten, Kurden und Tirken benachbart sind.
In Erzincan sind wir auch mit turkischen Sunniten benachbart, aber dort ist die Haltung
traditioneller und die Sprache wird starker verwendet. Die Alteren haben nicht so viel Turkisch
gelernt wie in Erzincan oder Dersim. Fruher lernten die Zazas Kurdisch, weil Kurmaniji die
Verkehrssprache ist. Teilweise lernen die Alteren Kurdisch, aber nicht Tlrkisch. [...] In
Gebieten wie Zara, Ulas oder Kangal, in den Bergregionen Karabel oder Zazaki Qerebél bei
Sivas, ist es ahnlich. Diese Regionen sind abgelegen. Durch die Migration in die tlrkischen
Metropolen, besonders nach Istanbul, sind oft nur die Altesten im Dorf geblieben. Die Kinder
haben die Sprache in der Diaspora oder in Istanbul nicht gelernt. In Varto ist es anders, weil
dort mehr Menschen geblieben sind und die Alteren, besonders Frauen und Grossmiitter, die
Sprache aktiv mit Kinder und Enkeln gesprochen haben.

E: Welche Rolle spielen Migration und Urbanisierung fiir den Sprachgebrauch?

M: Fir Zazaki spielt Migration eine negative Rolle, weil es eine Sprache der Berge ist. Bingdl,
Dersim, Mameki oder Tunceli sind die Stadte, in denen die Sprache am meisten verwendet
wird. In Diyarbakir und Elazig wird sie nur teilweise gesprochen, auch in den sunnitischen
Zaza-Gebieten. Die Zazas bestehen etwa zu 50% aus nordlichen Aleviten und sudlichen
Sunniten. Auch wenn man Siverek herausnimmt, sind die anderen Gebiete wie Diyarbakir,
Eldzi1§ und Bingdl alles Bergregionen, in denen die Sprache beheimatet ist. Wenn Zazaki in
den Stadten nicht gelehrt wird, hat das eine negative Wirkung und beschleunigt den
Sprachverlust. Die Migration verstarkt diesen Effekt zusatzlich. Dieser Prozess kann zwei bis
drei Generationen anhalten, danach nimmt die Nutzung der Sprache deutlich ab.

E: Wie bewertest du die Wirkung moderner Medien auf die Sichtbarkeit und den Erhalt
der Sprache?

M: Moderne Medien spielen eine Rolle. Uber Plattformen wie Instagram, Facebook oder
YouTube gibt es Kanale, die Inhalte auf Zazaki ausstrahlen, zum Beispiel Interviews. Auch bei
TRT oder kurdischen und alevitischen Sendern wie YOL TV, TVC, TV 10, Mediatv oder Roj TV
wird teilweise ausschliesslich Zazaki ausgestrahlt. Autoren und Aktivisten nutzen diese
Medien, um Programme auf Zazaki zu senden und Sprachkurse anzubieten. Es steht noch am
Anfang. Es werden auch Anwendungen fir Smartphones entwickelt, wie Wérterblcher oder
Sprachkurse, diese sind noch nicht weit verbreitet. Spater Iasst sich das Angebot erweitern,
die bisherigen Massnahmen haben bereits eine positive Wirkung.

E: Gibt es aus deiner Sicht erfolgreiche Strategien zur Revitalisierung der Sprache?

51



M: Erfolgreich sind die Massnahmen nicht unbedingt, aber es gibt Schritte, die zum Erfolg
fuhren kénnen. Vor ein paar Jahren haben Lehrer und Autoren des Zazaki in Dersim, darunter
Xidir Eren und Suikran Yilmaz, versucht, Zazaki in Grundschulen und Mittelschulen als
muttersprachlichen Unterricht durchzusetzen. Viel Erfolg hatten sie dabei nicht. Mittlerweile
gibt es die Partei Deza-Par, die in der Turkei anerkannt ist und Parteiblros in Bingdl, Dersim,
Diyarbakir und Izmir hat. Sie versuchen politisch Massnahmen durchzusetzen, zum Beispiel
einen eigenen TRT-Kanal fur Zazaki. TRT ist der Staatssender, finanziert durch Steuergelder.
Zazaki-Sprecher sollten das Recht haben, die politisch einzufordern. Der Prozess lauft noch,
ob er erfolgreich wird, ist ungewiss. Es fehlen finanzielle Mittel. Es ware wiinschenswert,
unabhangige Sprach- oder Kulturinstitute zu griinden, in denen Jugendliche oder Kinder
Sprache, Musik und Kultur lernen kénnen.

E: Welche langfristigen Folgen hat es fiir eine Gemeinschaft, wenn viele nur noch passiv
beherrschen?

M: Die Folge ist, dass die Sprache nicht aktiv verwendet wird und vom Aussterben bedroht ist.
Es besteht die Mdglichkeit, dass passive Sprecher ihre Sprache aktivieren kdnnten. Wenn das
nicht geschieht, stirbt die Sprache aus. Was mdglich ware, ist, die Sprache durch eine
Staatsgriindung oder Autonomie zu erhalten. Praktische Beispiele gibt es, zum Beispiel Israel,
wo eine Sprache revitalisiert wurde. [...] Wenn es mit Zazaki so weitergeht, wird die Situation
wahrscheinlich ahnlich sein wie in Irland. Die Sprache wird nur in Randgebieten von
bestimmten Menschen gelernt und weitergegeben, wenn Gberhaupt. Die meisten werden die
Zaza- oder alevitische Identitat haben, aber die Sprache nicht aktiv sprechen.

E: Wie schitzt du die Zukunft dieser Sprache in Dersim ein?

M: In Dersim ist die Situation ahnlich wie in Sivas am schlechtesten. In sunnitischen Gebieten
wird die Sprache den Kindern noch vermittelt, aber auch dort ist ein Bruch sichtbar. Speziell in
Dersim hat die Region aus politischen und anderen Grinden immer eine besondere Position,
wie auch die Statistiken zeigen. Wenn es so weitergeht, hat die Sprache dort keine Zukunft.
Wenn Schritte unternommen werden, zum Beispiel in Krabbelstuben oder im Kindergarten,
dass die Kinder die Sprache lernen, ware es mdglich, sie zu retten. Auch Autonomie-
Regelungen wie in Spanien oder die Kantonsregelungen in der Schweiz kénnten die Sprache
schitzen. Vom aktuellen Zustand aus gesehen ist die Zukunft der Sprache in Dersim jedoch
nicht rosig.

E: Gibt es Projekte und Initiativen, die bereits positive Effekte zeigen?

M: Seit Mitte der 80er Jahre wird Zazaki verschriftlicht. Das fihrt dazu, dass die Sprache mehr
Prestige gewinnt, weil sie geschrieben wird. Besonders bei den alevitischen Zazas, aber
inzwischen auch bei den sunnitischen Zazas, spielt Musik eine grosse Rolle. Es gibt
erfolgreiche Musiker, die dazu beitragen, dass die Sprache bekannt wird und Sympathie findet.
Bei mir hatte die Musik einen ahnlichen Effekt. Ich habe dadurch das Bewusstsein fir meine
Muttersprache entwickelt und erkannt, dass sie gesprochen werden sollte. Weitere positive
Effekte entstehen durch Sprachkurse, die heute verbreiteter sind als friiher. Friiher gab es nur
wenige und sparliche Angebote. Jetzt bieten viele Vereine, alevitische, kurdische oder Zaza-
Vereine, Sprachkurse an. Ich erhalte auch Anfragen von verschiedenen Vereinen. Das hat
positive Effekte, weil die jingere Generation versucht, durch Lieder und Musik Texte zu
verstehen und so Kontakt zu alteren Generation herzustellen. Ich konnte zum Beispiel mit zwei
Tanten, die kein Turkisch sprachen, nur Giber Zazaki kommunizieren. Ohne die Sprache hatte
ich diesen direkten Kontakt nicht gehabt.

E: Verlauft der Sprachverlust unterschiedlich bei Alteren und Jiingeren oder bei
Mannern und Frauen?

52



M: Zu den Projekten spielt der Verein Schweiz Dersim in Basel eine wichtige Rolle. Er hat viele
Projekte umgesetzt, zum Beispiel Lehrblcher, Musik-CDs, Kinder- und Sprachbilicher sowie
Blcher Uber Architektur und kulturelle Symbole. Beim Sprachverlust ist der Verlust bei
Mannern etwas hoher als bei Frauen. Frauen haben ein hdheres Bewusstsein, die Sprache zu
sprechen und sich damit zu identifizieren. Das hat moglicherweise traditionelle Griinde, da
Manner friher eher Kontakt zur Aussenwelt hatten, zum Beispiel beim Wehrdienst. Viele
Manner haben die Sprache oder das Lesen und Schreiben, wenn Uberhaupt, erst beim
Wehrdienst gelernt, nicht in der Schule, da es keine Schulen gab oder sie diese nicht besucht
haben. Auch bei Frauen, die heute 60 oder 70 Jahre alt sind, gibt es viele, die im Dorf
aufgewachsen sind und die Schule nicht besucht haben.

E: Und zwischen den Alteren und Jiingeren, ist der Verlust bei den Jiingeren grésser,
oder?

M: Je junger die Generation, desto starker ist der Sprachverlust. Das gilt fur beide
Geschlechter.

E: Welche Rolle spielt die Mehrsprachigkeit, zum Beispiel Zazaki, Turkisch und
Kurmaniji, im Sprachwandel der Zazaki-Sprache?

M: In Dersim gibt es kaum Sprachkontakt zu Kurmaniji. Etwa 20 Prozent der Dersimer sprechen
Kurmaniji. Turkisch ist die Sprache, die Zazaki verdrangt. Es herrscht keine gleichberechtigte
Stellung, wie zum Beispiel in der Schweiz, wo Franzdsisch, Ratoromanisch oder Italienisch
nebeneinander gelernt und gesprochen werden kénnen. Turkisch verdrangt Zazaki, auch in
der Diaspora. Viele Familien, die in deutsch-, franzésisch- oder niederlandischsprachigen
Landern leben, bringen ihren Kinder zu Hause Turkisch bei. Das Ziel ist, dass die Kinder flr
die Ruckkehr in die Turkei vorbereitet sind. Zazaki hatte kein Prestige, es liess sich damit kein
Lebensunterhalt verdienen. Kinder, die im Studium oder Beruf erfolgreich sind, spuren
dennoch den Verlust der Muttersprache. Sie kdnnen zwar Englisch oder andere Sprachen gut,
finden Arbeit Uberall, aber der Mangel an Zazaki bleibt spirbar. Die altere Generation hatte
daflir nicht genug Bewusstsein. Kurz gesagt Mehrsprachigkeit ist positiv, solange sie die
bedrohte Sprache innerhalb der Familie erhalt. Bezieht man sich auf Zazaki und Tulrkisch, wirkt
Mehrsprachigkeit negativ, wenn Turkisch bevorzugt wird. Ebenso in Familien im Ausland
werden Turkisch, Deutsch oder andere Landessprachen gelernt, wahrend Zazaki verdrangt
wird. [...]

E: Welche Rolle spielen kulturelle Feste, Musik oder Literatur fiir den Erhalt der Zazaki-
Sprache?

M: Durch das Bewusstsein fir Sprache und kulturelle Identitat haben sich besonders in
Deutschland und der Schweiz Vereine gegrundet, da die meisten Zazasprachigen aus Dersim
stammen. Alevitische und Zaza-Vereine veranstalten Feste und Festivals. Auch Musik und
Literatur spielen eine grosse Rolle. Es gibt mittlerweile Bucher, teilweise auch Kinderbucher.
In der modernen Zeit der Technik und Medien wiirde eine Sprache ohne Anpassung an die
moderne Zeit nicht Uberleben.

E: Wie kann man Jugendliche motivieren, die Sprache aktiv zu sprechen und zu lernen?

M: Das Bewusstsein weiterzugeben, dass Sprache nicht nur ein Kommunikationsmittel ist,
sondern auch Geschichte, Kultur und Geflihle enthalt, ist entscheidend. Jede Sprache, jeder
Dialekt und jede Mundart erdffnet ihre eigene Welt. Das sind Schatze, die bewahrt werden
sollten. Es gibt im Turkischen einen Spruch, Her dil bir insandir, jede Sprache ist ein Mensch,
jeder Mensch eine Sprache, jede Sprache eine Welt und eine Farbe. Den Reichtum der
Sprachen, besonders der Sprachen, die nur von den Sprechern selbst weitergegeben werden,
sollte man erhalten. Jugendliche sollten motiviert werden, die Sprache zu lernen, ohne dass

53



nationale oder patriotische Slogans verwendet werden. Einige verbinden die Sprache mit ihrer
Zaza ldentitat, alevitischen Ildentitat oder kurdischen Identitdt, um sie zu bewahren. Das ist
jedem selbst Uberlassen. Ich beflirworte eher eine kulturelle, pluralistische Identitat und sehe
jede Sprache als Reichtum, der gepflegt werden sollte.

E: Welche linguistischen Besonderheiten machen die Zazaki-Sprache besonders
anfillig oder widerstandsfahig gegenuber Sprachverlust?

M: Jede Sprache hat eigene Besonderheiten. Zazaki weist auffallige Merkmale auf. Im
Vergleich zu verwandten Sprachen wie Persisch oder Kurdisch erleichtert Zazaki das Erlernen
dieser Sprachen, ahnlich wie Deutsch einem Muttersprachler das Lernen von Niederlandisch,
Danisch oder Englisch erleichtert. Grammatisch ist Zazaki jedoch komplexer. Das Genus ist
ausgepragter, man erkennt das Geschlecht am Verb, [...] Auch die Ubereinstimmung von
Nomen und Adjektiv ist deutlicher als in Persisch oder Kurdisch, zum Beispiel bei ein grosser
Mann oder grosse Frau. Die Widerstandsfahigkeit gegen Sprachverlust hangt nicht von der
Struktur der Sprache ab. Auch sehr komplexe Sprachen wie kaukasische Sprachen oder
Sprachen in Afrika oder Stdamerika konnen erhalten blieben, wenn sie wirtschaftlich und
gesellschaftlich gefestigt sind. Historisches Prestige allein schiitzt eine Sprache nicht. Auch
Sprachen wie Altgriechisch, Altarmenisch oder Aramaisch in Anatolien sind heute vom
Aussterben bedroht, obwohl sie Zivilisationen gepragt haben. Um Zazaki zu erhalten, muss
die Sprache von Kindheit an bis ins Erwachsenenalter gepflegt werden. Zazaki ist in der Turkei
beheimatet und kaum ausserhalb verbreitet. Unter den Zazas sind etwa 50 Prozent Aleviten,
wahrend Aleviten in anderen Sprachgruppen Minderheiten sind. Die Sprache muss die
gleichen Rechte wie die Landessprache geniessen. Beispiele aus der Schweiz, Spanien oder
Indien zeigen, dass regionale Sprachen erhalten werden kdénnen, wenn sie als autonome
Sprache anerkannt sind und gefdrdert werden.

E: [...] Ich habe gehort, dass nach dem Dersim-Massaker die Sprache verboten wurde.
War das eine Art Autoassimilation?

[.]

M: Friher nicht. In den ersten Generationen, die in der Schule diesen Sprachzwang und dieses
Trauma erlebt haben, waren die Kinder Gewalt ausgesetzt. Sie wurden geschlagen, wenn sie
ihre Sprache sprachen. Das wurde auch in Deutschland gemacht. Das unterscheidet die
Schweiz von Deutschland. Ich habe Freunde aus den Jahrgéangen 1950, 1955, 1960, die
berichten, dass sie, wenn sie ihren Dialekt oder ihre regionale Mundart sprachen, zum Beispiel
Ruhrpott, in der Schule geschlagen wurden. Sie haben Gewalt erlebt und in der Turkei wurde
das noch strenger durchgesetzt. In anderen kurdischen Gebieten nicht. Im Irak wurde zwar
Voélkermord verlibt gegen Kurden, aber nicht so stark gegen die Sprache. Das Kurdische im
Norden des Irak, im irakischen Kurdistan, ist ein autonomes Gebiet und ideal, um die Sprache
zu erhalten. Die Autoassimilation entstand dadurch, dass die Generation, die dieses Trauma
erlebt hatte, damit gepragt war, dass ihre Kinder dies nicht selbst erleben sollten. Dazu kam
der Prestigeverlust der Sprache. Obwohl seit Mitte der 90er Jahre kein direktes Sprachverbot
mehr existiert, bevorzugen Eltern ohne Sprachbewusstsein, ihren Kindern Turkisch
beizubringen. Es heisst dann, was sollen die Kinder mit Zazaki anfangen, sie kdnnen damit
kein Geld verdienen. Wenn sie ihre Muttersprache sprechen, haben sie einen Akzent im
Tarkischen und das soll nicht sein. Die Kinder sollen moglichst gleichberechtigt und
gleichbehandelt werden. Das nennt man Autoassimilation.

54



Anhang 1.4: Transkript Interview mit Taylan Kaya vom 29. Juli 2025

[...]

E: Hattest du in deiner Familie oder Umgebung jemals Kontakt zur Zaza-Sprache?

T: Ich hatte nie richtigen Kontakt zur Zaza-Sprache.

E: Und auch in deiner Kindheit nicht, oder?

T: Nein, gar nicht.

E: Wurde dir die Zaza-Sprache bewusst nicht beigebracht? Wenn ja, weisst du warum?

T: Meine Eltern konnten mir die Sprache nicht beibringen, weil sie sie selbst nicht gelernt
hatten. Als mein Vater noch ein kleiner Junge war und in der Tlrkei lebte, konnte er Zazaki
sprechen, aber seine Eltern und seine Grossmutter verboten es ihm, weil sie Angst hatten,
dass ihm etwas passieren koénnte. Meine Mutter wusste nur, dass ihre Eltern eine andere
Sprache sprachen und etwas geheim hielten, aber sie interessierte sich nie dafir.

E: Und kann dein Vater heute noch Zazaki sprechen?

T: Nein.

E: [...] Wie denkst du heute dariiber, dass du die Sprache nicht gelernt hast?

T: Ich finde es sehr schade, da es eine Sprache ist, die meine Vorfahren gesprochen haben.

E: Interessierst du dich fiir die Zaza-Sprache oder -Kultur, auch wenn du sie nicht
verstehst?

T: Ich interessiere mich sehr fir meine Kultur. Ich habe angefangen, Blicher zu lesen und
tausche mich ab und zu mit Freunden aus.

E: Denkst du, dass zukiinftige Generationen die Sprache wieder lernen sollten oder
warum nicht?

T. Zukunftige Generationen sollten auf jeden Fall die Sprache lernen, da sie vom Aussterben
bedroht ist.

[.]

55



Anhang 1.5: Transkript Interview mit Lizge Aydin vom 30. Juli 2025
[...]
E: Seit wann sprichst du die Sprache aktiv?

L: Die Sprache nutze ich im Alltag seit ich funfzehn bin. Sprechen konnte ich sie schon als
Kleinkind.

E: Weshalb sprichst du die Sprache?

L: Weil es meine Muttersprache ist. Meine Eltern zogen erst mit 20 nach Deutschland und
konnten damals kein Deutsch, sie sprachen nur Zazaki. Deshalb habe ich e als erste
Muttersprache gelernt.

E: Wie oft sprichst du die Sprache?

L: Wenn ich bei meinen Eltern zu Hause bin, durchgangig, vor allem mit meiner Mutter. Im
Alltag spreche ich sie nur, wenn ich Menschen aus unserer Familie treffe.

[...]
E: Wer hat dir die Sprache beigebracht?

L: Meine Eltern, in erster Linie. Sie sprechen zu Hause Zazaki. In zweiter Linie habe ich viel
von Liedern meiner Muttersprache gelernt. Ausserdem von meiner altesten Tante, die die
Sprache unterrichtet. Von ihr habe ich vor allem Grammatik gelernt. Zu Hause habe ich eher
Umgangssprache gelernt, das Grammatikalische kam von ihr.

E: Was bedeutet dir die Sprache personlich?

L: Es ist meine Muttersprache. Sie ist vom Aussterben bedroht. Ich flihle eine tiefe
Verbundenheit, weil sie mir das Geflihl gibt, ein Stlick Heimat in mir zu tragen. Jede andere
Sprache, die ich spreche, fiihlt sich fremd an. Deutsch, Tirkisch, Kurdisch. Zazaki gibt mir das
Geflnhl, wirklich dazu zu gehéren.

E: Findest du es wichtig, dass junge Menschen die Sprache aktiv sprechen?

L: Ja, ich finde es sehr wichtig, vor allem bei Jugendlichen aus Dersim. Ich kann nur fir Dersim
sprechen. In Regionen wie Diyarbakir und Bingdl ist es anders. Die Jugendlichen wahlen
andere Sprachen und benutzen sie, um das Hindernis zu umgehen, die Muttersprache zu
lernen. Ich kenne leider nicht einmal eine Handvoll Menschen in meinem Alter, die meine
Muttersprache sprechen. Ich finde das sehr schade, weil das der ausschlaggebende Punkt ist,
warum die Sprache vom Aussterben bedroht ist.

E: Nutzt du Zazaki auf Plattformen wie TikTok oder in WhatsApp Gruppen?

L: Auf WhatsApp-Gruppen ja, sehr haufig. Bei Vereinsveranstaltungen oder Komitees vom
Verein versuche ich, meine Textnachrichten grésstenteils auf Zazaki zu schreiben. Damit die
Sprache nicht ausstirbt. Die meisten Aktivitaten sind fir Dersim und dazu gehért die Sprache.
Auf TikTok, Instagram und Snapchat verwende ich Lieder oder poste Spriche auf Zazaki. Ich
folge vielen Seiten, die die Sprache férdern, zum Beispiel TikTok Videos, in denen Menschen
alle Wochentage auf Zazaki erklaren.

E: Ja, genau.

L: Solche Seiten poste ich gerne oder speichere sie. Soziale Medien sind wichtig fur die
Sprache.

56



E: [...] Welche Bedeutung haben soziale Medien wie TikTok, WhatsApp und Instagram
fir die Nutzung und den Erhalt der Sprache unter jungen Leuten? Wie ist deine
personliche Einschatzung?

L: Meine personliche Einschatzung ist, dass das ein sehr wichtiger Punkt ist, weil Jugendliche
heute nur Uber soziale Medien erreichbar sind. Man tauscht Nummern aus und kommuniziert
Uber WhatsApp oder erstellt Instagram-Gruppen. Am Anfang hielt ich das fur Unsinn, da ich
den direkten Kontakt bevorzuge. Meine Schwester ist siebzehn Jahre alt, sie spricht kein
Zazaki. Vor einem Jahr hat sie sich auf Instagram bei einem Sprachkurs angemeldet. Dort
wurde eine WhatsApp Gruppe erstellt. Uber die Zeit hat sie viel gelernt, weil wochentlich
mehrere Videos geteilt werden, die man ansehen und die Inhalte aufschreiben kann. So lernen
die Jugendliche die Sprache. Sie sind untereinander stark vernetzt. Beeindruckend ist auch,
wie viele Menschen aus Dersim Uber Instagram aufeinander aufmerksam werden, wenn man
zum Beispiel eine Zahl wie 62 im Nutzernamen tragt. Oft wurde ich angeschrieben, weil andere
gesehen haben, dass ich aus Dersim komme. So hat man sich gefunden und die Gemeinschaft
gestarkt.

[.]

E: Wie reagiert dein Umfeld, zum Beispiel Schule, Freundeskreis, wenn du die Sprache
sprichst? Weshalb reagieren sie so?

L: In der Schule ist es normal. [...] Meine Freunde mit stdlandischen oder auslandischen
Wurzeln sind oft Gberrascht, weil sie wissen, dass die Sprache vom Aussterben bedroht ist.
Vor allem Menschen aus Dersim sind schockiert, wenn ich sage, dass ich die Sprache spreche.
Sie loben mich auch oft dafiir, dass ich sie spreche oder versuche, sie zu sprechen. Viele in
meinem Umfeld kénnen die Sprache nicht. Deshalb reagieren die Menschen positiv
Uberrascht.

[...]
E: Was denkst du, wie man die Sprache in Zukunft bewahren kann?

L: Die Sprache kann in der Zukunft nur bewahrt werden, wenn Kinder von klein auf Zazaki
lernen. Wenn Eltern oder Grosseltern die Sprache sprechen, missen sie konsequent mit den
Kindern in Zazaki reden. Unterricht oder Worterblcher sind zwar eine gute Unterstitzung,
reichen aber nicht aus. Ich habe selbst Schiler in Deutschland flr Online-Kurse gesammelt,
doch es hat nicht gebracht, weil im Alltag zu wenig Zazaki gesprochen wird. Meine Grosseltern
konnten kein Wort Turkisch, bis sie 18 oder 20 Jahre alt waren. Fir sie war es
selbstverstandlich, nur untereinander Zazaki zu sprechen. Deshalb liegt die Verantwortung bei
den Eltern. Sie sollten zuerst Zazaki weitergeben, bevor sie inren Kindern Turkisch beibringen.
Jeder aus Dersim spricht ohnehin fliessend Turkisch, so wie jemand aus Izmir.

E: Und du hast gesagt, deine jiingere Schwester kann die Sprache nicht. Hatte sie
einfach kein Interesse daran?

L: Beide meiner jungeren Geschwister kdnnen die Sprache nicht gut. Sie verstehen sie,
sprechen sie aber nicht. Das liegt nicht am fehlenden Interesse, sondern daran, dass meine
Eltern nach mir aufgehdrt haben, zu Hause Zazaki zu sprechen. Als sie hier ein Umfeld und
Freunde hatten und auch Deutsch gelernt haben, tGbernahmen Deutsch und Tirkisch zu
Hause eine starkere Rolle. Meine kleine Schwester spricht mit meiner Mutter vor allem
Deutsch, die mittlere hauptsachlich Turkisch. Das ist schade. Viele fragen mich danach, weil
ich ein Sonderfall bin. Ich spreche die Sprache gerne und nicht schlecht, aber meine
Geschwister kaum. [...]

57



Anhang 1.6: Transkript Interview mit Royem Yildiz vom 3. August 2025

[...]

E: Hattest du jemals Kontakt zur Zaza-Sprache in deiner Familie oder Umgebung?
R: In meiner Familie sprechen viele Zaza und in meiner Umgebung auch viele.

E: Wurde dir die Sprache bewusst nicht beigebracht? Wenn ja, weisst du warum?

R: Nein, sie wollten mir die Sprache immer beibringen, aber es hat nicht geklappt, es ist
gescheitert.

E: Wie denkst du heute dariiber, dass du die Sprache nicht gelernt hast?

R: Es ist nicht gut gelaufen. Ich winschte, ich hatte die Sprache gelernt und mir Mihe
gegeben. Ich hatte sie gerne gelernt, um mit meinen Eltern und meiner Oma zu reden.

E: Interessierst du dich fiir die Zaza-Sprache oder Kultur, auch wenn du sie nicht
verstehst?

R: Ja, ich habe mich mit der Sprache beschaftigt, auch damit, dass sie vom Aussterben
bedroht ist.

E: Denkst du, dass zukunftige Generationen die Sprache wieder lernen sollten? Warum
oder warum nicht?

R: Ja, sie sollten die Sprache lernen, weil sie vom Aussterben bedroht ist. Wenn die nachste
Generation sie spricht, wird sie nicht verschwinden. Es hangt davon ab, ob man dann allein
damit dasteht oder nicht.

[...]

E: Willst du die Sprache noch lernen, fiir die Zukunft?

R: Ja, ich fange demnachst einen Kurs an und hoffe, dass ich sie dann kann.
E: Ein Online-Kurs?

R: Ja.

58



Anhang 1.7: Transkript Interview mit Canan Atalay vom 3. August 2025
[...]
E: Verstehst du die Sprache gut, wenn andere sie sprechen?

C: Ich verstehe die Sprache nicht gut. Ich verstehe nur, worum es geht, also das Thema ist,
aber nicht Wort fir Wort. Wenn die Leute reden, weiss ich nur, worum es gerade geht.
Manchmal verstehe ich Satze, die oft genutzt werden, zum Beispiel bei Kindern. Bei uns
erkennt man, wie man Kindern Liebe ausdriickt. Solche Ausdriicke verstehe ich komplett. Bei
einer Erzahlung verstehe ich immer nur einen Teil. Ich weiss ungefahr, was passiert ist, aber
nicht genau, welche Geflhle oder Details in dem Moment gemeint sind. Wenn zum Beispiel
erzahlt wird, dass sie im Dorf waren und etwas passiert ist, kann es sein, dass ich einige
Punkte nicht verstehe. Aber ungefahr weiss ich, worum es geht und was passiert ist.

E: Wieso sprichst du sie selbst nicht?

C: Es gibt nicht viele, die die Sprache sprechen. Die Leute wissen von vornherein, dass ich
sie nicht kann. Ich habe es bei meinen Eltern versucht, aber es geht immer ins Turkische Uber,
weil sie die Sprache nicht aktiv sprechen. Sie reden lieber mit Leuten, die die Sprache wirklich
beherrschen. Niemand ist bereit, mit jemandem zu sprechen, der sie nur ein wenig spricht. In
meiner Umgebung gibt es sehr wenige. Mein Vater kann die Sprache sehr gut, aber er hat
nicht die Geduld, mit mir Ubungen ZUu machen.

E: [...] Hast du Interesse, die Sprache aktiv zu lernen und wenn ja, warum oder warum
nicht?

[..]

C: Ja, schwer. Ich habe ein paar Mal versucht, die Sprache in einem Sprachkurs zu lernen.
Interesse habe ich auf jeden Fall, aber ich finde die Zeit nicht dazu. Einen Sprachkurs zu
finden, der zeitlich passt und regelmassig stattfindet, ist schwierig. Meine Erfahrung ist, dass
ein Kurs mit 15 Teilnehmern beginnt und am Ende nur noch zwei bleiben, dann wird der Kurs
beendet. Interesse ist auf jeden Fall hundertprozentig vorhanden.

E: Gibt es deiner Meinung nach einen Sprachverlust in deiner Generation? Wenn ja, was
denkst du daruber?

C: Einen Sprachverlust gibt es auf jeden Fall, in meiner Generation zu 100 Prozent. Ich kenne
keinen Jugendlichen, der die Sprache im Alltag spricht. Treffen sie altere Menschen, flihren
sie vielleicht kurz ein kleines Gesprach auf Zaza, danach wechseln sie ins Tlrkische. Zwei
meiner Freunde sprechen mit ihren Eltern Zaza, im Alltag mit anderen aber kaum.

[.]

E: Welche Rolle spielen soziale Medien fiir dein Verhaltnis zur Sprache?

C: Soziale Medien spielen aktuell eine grosse Rolle. Den Mahir kennst du ja und den Eren aus
Hamburg. Bei Eren habe ich zum Beispiel gesehen, dass bei seinem Live-TikTok schon etwa
60 Leute zugeschaut haben. Er macht das nicht regelmassig, aber man sieht die Likes bei
seinen Videos. Eren hat eine grosse Sache gestartet. Mahir leistet ebenfalls gute Arbeit, er hat
einen Discord-Server, bei dem verschiedene Dialekte verbunden werden. Er erklart, wie
Worter in Dersim, Bingol oder Diyarbakir unterschiedlich ausgesprochen werden und erzahlt
dazu die Herkunft und Geschichten. Soziale Medien ermdglichen, dass man schnell und
einfach Uber kurze Videos lernen kann, ohne einen Sprachkurs zu besuchen. Ausserdem
dienen die Videos wie ein Archiv. Wer spater Woérter lernen mochte, kann sie sich bei Mahir
auf TikTok ansehen und die Bedeutung lernen. Ich finde, dass die Sprache dadurch vom

59



Sprechen her verloren gehen kdnnte, aber schriftlich und medial erhalten bleibt. Selbst in 30
Jahren kénnte jemand die Sprache lernen, auch wenn er sie nicht mit vielen anderen sprechen
kann. Dazu zahlen Musik, YouTube und Spotify. Wenn man das noch erweitert und Inhalte
Ubersetzt, sind wir gut dran, missen aber noch mehr Leute aktiv einbinden. Ich finde das richtig
gut.

[.]

E: Fiihist du dich ohne aktives Sprechen manchmal weniger zugehorig zur
Herkunftskultur und warum?

C: Das ist eine sehr schwere Frage. Ja, auf jeden Fall. Bei uns in der Gemeinde wird das Hizir-
Cem auf Zazaki durchgeflihrt. Dabei flihle ich mich weniger zugehdrig, weil ich nur zur Halfte
verstehe, worum es geht. Auch bei Musik, zum Beispiel Liebesliedern, verstehe ich die
Geschichten nicht vollstandig, das fehlt. Wenn mein Vater sagt, das ist ein ganz anderes
Gefuhl, oder wenn ich sehe, wie andere es fuhlen, fuhle ich es nicht genauso. Bei den
Gefuhlen merke ich das deutlich. Bei der Kultur finde ich nicht, dass ich etwas verpasse. Ich
nehme viele kulturelle Werte auch ohne die Sprache mit. Aber es fehlt etwas, die Sprache ist
sehr wichtig. Ein Cem auf Kirmancki ist anders als auf Turkisch. Auch in einem Dorf mit alteren
Leuten fUhle ich mich teilweise ausgeschlossen. Deshalb ja, teilweise wirklich.

[..]

60



Anhang 1.8: Transkript Interview mit Pervin Aydogdu vom 5. August 2025

Dieses Interview wurde vom Turkischen ins Deutsche Ubersetzt und kann dementsprechend
nicht eins zu eins der Wortwahl von Pervin Aydoddu entsprechen.

[.]

E: Haben Sie als Kind Zazaki verstanden, aber wenig gesprochen? Woran lag das?

P: Meine Kindheit habe ich im Dorf verbracht. Genauer gesagt, unser Dorf ist Hozat. Das Dorf
meiner Mutter heisst Arzunik, das meines Vaters ist ein anderes. Meine Eltern konnten gut
Zazaki sprechen. Zu Hause wurde Zazaki gesprochen. Ich habe alles verstanden. Als wir in
die Schule kamen, wurde uns gesagt, dass in der Schule Turkisch gesprochen wird und
Turkisch die Hauptsprache sein muss. Es war wie ein Verbot. Deshalb hatten wir als Kinder
Angst, Zazaki zu sprechen. Es gab Druck von der Regierung, vom Staat oder von der
Gemeinde. Dadurch haben wir die Sprache nicht richtig gelernt. Wenn meine Eltern sprachen,
habe ich verstanden, was sie meinten, aber ich konnte keine eigenen Satze bilden.

E: Warum sprechen Sie heute aktiv Zazaki?

P: In der heutigen Zeit dussern die Menschen sich mehr, sie akzeptieren manchen Druck nicht
mehr und kdnnen dagegen wehren.

E: Gab es Situationen, in denen Sie bewusst Tiirkisch oder eine andere Sprache statt
Zazaki verwendet haben und warum?

P: Der Grund war das Verbot. Ich habe Turkisch statt Zazaki benutzt. Unsere Sprache ist sehr
schon. Ich hatte sie gerne wie meine Muttersprache gesprochen. Man muss auch Tarkisch
kénnen. Ein Sprichwort sagt, eine Sprache ist ein Mensch. Ich méchte Turkisch, Deutsch,
Englisch, Spanisch, Kurdisch und Zazaki sprechen. Mein Deutsch ist nicht gut, genauso wie
mein Zazaki.

E: Wie fuhlen Sie sich, wenn Sie Zazaki horen, es aber nicht aktiv sprechen kénnen?

P: Ich fihle mich minderwertig, es macht mich traurig. Ich streite mit mir selbst, weil ich meine
Muttersprache nicht spreche. Ich bin witend auf mich und sage, ich kann sie lernen. Die
Sprache ist in meiner Kindheit geblieben. Vielleicht kdnnte ich sie sprechen, wenn ich mich
mehr bemuhe.

[...]
E: Gibt es Momente, in denen Sie sich wiinschen, Zazaki besser zu sprechen?

P: Ja, natirlich. Es ist meine Muttersprache. Ich bin in dieser Gemeinschaft geboren. Ich hatte
ihre Kultur gerne weitergeflihrt und sie meinen Kindern beigebracht.

E: Haben gesellschaftliche oder politische Einfliisse wie Schule, Migration oder Politik
dazu gefiihrt, dass Sie Zazaki weniger nutzen?

P: Ja, genau das war es. Schule, Regierung, Migration. Wenn ich im Dorf geblieben ware,
hatte ich fliessend Zazaki gesprochen. Turkisch hatte ich vielleicht gar nicht gelernt, weil wir in
der Kleinstadt lebten.

E: Was kann man tun, um Zazaki in Zukunft zu bewahren?

P: lhr jungen Leute, die sich dessen bewusst sind, solltet Kurse und Bildungsangebote
er6ffnen, auch in den sozialen Medien. So wie es Online-Kurse auf Deutsch oder Englisch
gibt, kbnnte man das flr Zazaki ausbauen. Ich denke, das ist mdglich.

61



Anhang 1.9: Transkript Interview mit Hiseyin Aydogdu vom 5. August 2025
[...]

E: Haben Sie Zazaki in lhrer Kindheit verstanden, aber nur wenig gesprochen? Woran
lag das?

H: Ich spreche Kurdisch. Zazaki ist normalerweise nicht meine Muttersprache. Ich komme aus
Mazgirt. Dort spricht ein grosser Teil Kurdisch, teilweise auch Zazaki oder Kirmancki, wie man
es nennt. Als Kind habe ich Kurdisch gesprochen und Zazaki nur von meinen Grosseltern
gehort. Sie sprachen miteinander Zazaki oder Kurmanji. Meine Oma kam aus Nazmir, mein
Opa aus Mazgirt. Wenn sie miteinander sprachen oder schimpften, benutzten sie Zazaki. Mit
Zazaki hatte ich auch wahrend der Grundschule zu tun. Ich war ein Jahr bei meinem Bruder
in Pano, dort sprachen die Leute Zazaki miteinander. Auch zwei Jahre in der Mittelschule in
Tunceli kommunizierten die Leute zu etwa 80 Prozent auf Zazaki. Der Klang ist mir also
vertraut, auch von meinen Grosseltern. Das ist meine Geschichte zu Zazaki. Ich finde die
Sprache sehr interessant.

E: Warum sprechen Sie die Sprache heute nicht mehr aktiv?

H: Ich hatte schon angefangen, online kurz teilzunehmen, aber dazwischen kam eine stressige
Zeit und ich habe aufgehort. Ich werde wahrscheinlich auch bei den anderen Kursen wieder
teilnehmen. Die Sprache interessiert mich sehr und in meiner Umgebung habe ich viele
Freunde und Bekannte, die Zazaki sprechen.

E: Gab es Situationen, in denen Sie lieber Tiirkisch oder eine andere Sprache verwendet
haben und warum?

H: Turkisch musste ich lernen. In der Grundschule gab es keine andere Mdoglichkeit. Die
Muttersprache war verboten, weder Zazaki noch Kurdisch war erlaubt. Wer die Muttersprache
sprach, wurde bestraft, zum Beispiel mit dem Holzstock auf die Hand oder Ohrenziehen.

E: Wie fuhlen Sie sich, wenn Sie Zazaki horen, aber nicht aktiv sprechen kénnen?

H: Wir horen es, teilweise aktiv, aber nur etwa zu zehn Prozent. Ich kann ein bisschen
kommunizieren, aber bei schwierigen Themen geht es nicht.

E: Wie fihlst du dich, wenn du die Sprache nur horen, aber nicht sprechen kannst?

H: Einerseits schmerzt es, andererseits besteht das Interesse, die Sprache zu sprechen oder
zu héren. Gleichzeitig entsteht ein merkwirdiges Geflhl, weil die Sprache nicht gelehrt wurde.
Ware sie in der Schule vermittelt worden, ware es optimal gewesen. Da sie verboten war, gibt
es eine tragische Historie. Dass sie langsam verloren geht, ist nicht akzeptabel.

E: Gibt es Momente, in denen du dir wiinschst, Zazaki besser zu sprechen?

H: Ich mochte die Sprache besser sprechen. Mir fehlen die Grundkenntnisse, man muss von
A bis Z anfangen. Ich plane, einen Online-Kurs oder einen Vor-Ort-Kurs zu besuchen.

E: Haben gesellschaftliche oder politische Einflisse dazu gefiihrt, dass Sie die Sprache
weniger genutzt haben, zum Beispiel Schule, Migration oder Politik?

H: In der Schule war es nicht mdglich, Zazaki zu sprechen. Es war verboten. Offiziell durfte die
Sprache nicht genutzt werden, nur untereinander. Eine Sprache kann nicht lebendig bleiben,
wenn sie mit dem Holzstiick verboten wird. In der Offentlichkeit, in Schulen oder Amtern war
es nicht erlaubt. Heute ist es einigermassen mdglich. Damit eine Sprache lebendig bleibt, muss
sie systematisch geférdert werden. Das ist derzeit nicht ausreichend organisiert.

62



E: Was denken Sie, wie man die Sprache in Zukunft bewahren kann?

H: Die Sprache muss systematisch unterstitzt und erlaubt werden. Menschen sollen ihre
Muttersprache sprechen kdénnen. Wenn die Muttersprache verboten ist, wird die Entwicklung
blockiert. Es betrifft nicht nur Zazaki, sondern auch andere kurdische Sprachen. Hatte ich
meine Muttersprache perfekt gesprochen, hatte ich auch andere Sprachen besser gelernt. In
Deutsch fehlt mir trotz meines Studium in Deutschland etwas. Wer die Muttersprache spricht,
hat andere Mdglichkeiten und Geflihle. Wird die Muttersprache verboten, ist es, als wolle man
laufen, obwohl ein Bein verletzt ist. Die Sprache sollte reibungslos erlernt werden konnen.
Verbote verhindern freien Ausdruck. Politisch ist das Chaos ohne Ende.

[.]

63



Anhang 1.10: Transkript Interview mit Yasemin Polat vom 5. August 2025

Dieses Interview wurde vom Tirkischen ins Deutsche Ubersetzt und kann dementsprechend
nicht eins zu eins der Wortwahl von Yasemin Polat entsprechen.

[.]

E: [...] Hast du in deiner Kindheit Zazaki verstanden, aber nur wenig gesprochen?
Woran lag das?

Y: Es war verboten. Meine Eltern konnten Zazaki und Turkisch, aber sie durften Zazaki nicht
sprechen.

E: Warum hast du spater nicht aktiv Zazaki gesprochen?

Y: Ich kann es nicht sprechen. Ich will es, aber ich verstehe nur zwei bis drei Worter.
E: Hast du frither du auch nicht gesprochen?

Y: Ja, es war verboten. Ich habe in den 80ern in Dersim gelebt.

E: Gab es Situationen, in denen du Tiirkisch oder eine andere Sprache bevorzugt hast
statt Zazaki und warum?

Y: Ich wlrde gerne meine Muttersprache sprechen.
E: Aber du hast damals Tiirkisch gelernt, richtig?
Y: Ja.

E: Und wenn du Zazaki gehort hast, wie war das fiir dich? lhr habt es gehort, aber nicht
aktiv gesprochen. Wie hat sich das angefiihit?

Y: Es hat sich unvollstandig angefiihit.

E: Gab es Momente, in denen du dir gewiinscht hast, Zazaki besser sprechen zu
konnen?

Y: Ja.

E: Haben gesellschaftliche oder politische Einfliisse wie Schule, Migration oder Politik
dazu gefiihrt, dass du Zazaki weniger benutzt hast?

Y: Ja, es war verboten. Die 80er waren schlechte Zeiten.

E: Und nach der Auswanderung? Bis zu welchem Alter hast du in Dersim gelebt?

Y: In Dersim habe ich die Grundschule abgeschlossen, dann bin ich weggegangen.

E: Dann bist du nach Deutschland gekommen?

Y: Ja. 1981.

E: Was kann man tun, damit Zazaki in Zukunft gesprochen wird?

Y: Ich wurde alles dafur tun. Ich will lernen. Ich komme aus Dersim. Ich bin auch im Vorstand.

E: Und was kann man fiir kleine Kinder tun, damit sie die Sprache lernen und nicht
verloren geht?

Y: Genau darum bemihe ich mich. Wir gehen in Kulturzentren und versuchen, Projekte oder
Aktivitdten zu organisieren, damit die Sprache nicht verloren geht. Ich engagiere mich auch

64



bei Festen und Veranstaltungen, um Zazaki zu sprechen und weiterzugeben. Die Sprache ist
ein wichtiger Teil unserer Kultur und es ist mir wichtig, dass sie erhalten bleibt.

[..]

65



Anhang 1.11: Transkript Interview mit Ugur Canpolat vom 5. August 2025
[...]
E: Verstehst du die Sprache gut, wenn andere sie sprechen?

U: Ich verstehe die Sprache zu etwa 80 Prozent. Die Alltagssprache verstehe ich besser. Ich
hatte viel Kontakt zur Kultur, habe Musik gemacht und war oft mit Leuten zusammen, die die
Sprache aktiv sprechen. Dabei habe ich Praxis und Vokabeln gelernt. Trotzdem habe ich bei
vielen Woértern Probleme und muss nachdenken oder nachschauen. Insgesamt verstehe ich
die Sprache gut.

E: Warum sprichst du die Sprache selbst nicht?

U: Ich habe nie aktiv Zazaki gelernt. Als Kind wurde nie direkt mit mir gesprochen. Meine
Eltern, Grosseltern und Familie sprachen untereinander, aber nicht mit mir. Ab und zu musste
ich einzelne Worter nachsprechen, das war alles. Niemand hat mit mir gesprochen oder es
gefordert. Es hat sich nie das Gefihl entwickelt, dass ich mich auf Zazaki mit jemandem
austauschen oder verbinden kann. Mit der Zeit entstand eine innere Hemmung, weil ich das
Gefuhl hatte, nicht richtig dazuzugehoéren. Diese Hemmung blieb bis ins Erwachsenenalter
bestehen. Egal, wie gut ich die Sprache verstehe oder mich damit beschaftige, es ist wie beim
Fahrradfahren. Man kann die Theorie verstehen, aber sie tatsachlich anzuwenden erfordert,
eine Hemmung zu tGberwinden. Das habe ich nie geschafft.

E: Du bist in Deutschland geboren, oder?
U: Ja, ich bin in Deutschland geboren.
E: Dann hast du es von zu Hause passiv mitgehort und verstanden.

U: Zuerst habe ich Zazaki Uber den hauslichen Sprachgebrauch mitgehért, wie die Familie
untereinander sprach. Spater erschienen die ersten Medien auf Zazaki. Es gab vereinzelt
Fernsehprogramme und in Darmstadt ein Radioprogramm, das mein Onkel einmal oder
zweimal pro Woche machte. Dann kam Musik auf Kassetten und CDs von Metin Kemal
Kahraman, Serdar und anderen. Spater folgten Ahmet Aslan, Mikail Aslan, Umutalica und
weitere Klnstler. So wuchs der Kontakt zur Sprache tber Kunst und Kultur, nicht nur Gber den
hauslichen Gebrauch. Anfangs war der Hauptkontakt jedoch das Zuhause.

E: Hast du Interesse, die Sprache aktiv zu lernen? Wenn ja, warum und wenn nicht,
warum nicht?

U: Ich habe grundsatzlich Interesse. Es fehlt mir etwas, eine Sehnsucht, die Sprache zu
sprechen. Sie verbindet mich mit meiner Familie, meiner Herkunft und meiner kulturellen
Identitat, die mir fehlt. Das lasst sich durch nichts anderes ausgleichen. Ich mdchte die
Sprache lernen, um eine starkere Verbindung aufzubauen, mich selbst vollstandiger zu fihlen
und Zugang zu meiner Kultur zu haben. Andererseits habe ich meine Identitdt ohne die
Sprache entwickelt. Sie ist ein Teil meiner Herkunft, aber je alter man wird, desto mehr pragt
man seine Personlichkeit und eigene Identitat durch andere Dinge wie Beruf, Familie oder
Hobbys. Mit der Zeit ist mein Bedurfnis, die Sprache zu lernen, weniger geworden, weil ich
diese Lucken nicht vollstédndig fullen kann. Es hat keinen praktischen Nutzen mehr flr mich.
Friher hatte es mir Zugang zu Texten oder Musik in Dersim ermdglicht, aber jetzt fehlt mir die
Zeit und Gelegenheit, mich damit zu beschaftigen, sodass das Beduirfnis weiter abnimmt.

E: Hast du auf Zazaki Musik gemacht?

66



U: Ja, ich habe fast gar nicht gesungen. Ich habe aber mit einigen Kiinstlern, mit denen ich
lange befreundet war, Musik gemacht. Sie haben es hauptberuflich gemacht, ich nur
nebenberuflich oder hobbymassig.

E: Gibt es deiner Meinung nach einen Sprachverlust in deiner Generation? Wenn ja, was
denkst du dartuiber?

U: Ja, definitiv gibt es einen Sprachverlust. Die Sprache ist in meiner Generation fast nicht
mehr vorhanden. Zwischen der Generation meiner Eltern und meiner ist sie weitgehend
verloren gegangen. Die jlingeren Leute, die jetzt heranwachsen, haben noch weniger
Verbindung dazu. Das ist schade, weil ein kultureller und geschichtlicher Schatz verloren geht.
Die Sprache ist ein Teil unserer Lebensgeschichte, insbesondere fir Menschen aus dieser
Region. Egal, wie sehr wir uns Uber die Generationen eine andere Identitat aufbauen, dieser
Teil geht verloren. Jetzt leben wir in Europa, in 100 Jahren kdnnten vielleicht alle in Kanada
sein, [...]. Es ist schade, dass das verloren geht.

E: Wiirdest du an einem Sprachkurs teilnehmen, wenn es in deiner Nahe ein Angebot
gabe?

U: Ich wiirde wahrscheinlich an keinem Kurs teilnehmen. Mein Vater bietet Sprachkurse auch
online an, wobei das von unserer persénlichen Beziehung abhangt. Es gibt Angebote in der
Region, aber ich nehme daran nicht teil.

E: Welche Rolle spielen soziale Medien fiir dein Verhaltnis zur Sprache?

U: Mein Kontakt mit der Sprache findet mittlerweile fast nur noch (ber soziale Medien statt.
Es gibt Seiten, die Inhalte auf Zazaki anbieten, sei es Musik, Videos von alteren Leuten oder
junge Leute, die versuchen, die Sprache zu sprechen und einzelne Lektionen zu geben. Ich
finde das eine grossartige Sache und einen moglichen Weg, die Sprache wieder starker ins
Bewusstsein zu rlcken. Es ist allerdings schwer, weil solche Inhalte nicht viel Aufmerksamkeit
auf sozialen Medien erhalten. Trotzdem finde ich es gut, dass es sie gibt

E: Fihlst du dich ohne aktives Sprechen manchmal weniger zugehérig zu deiner
Herkunftskultur? Wenn ja, warum?

U: Ja, definitiv, weil die Verbindung fehlt. Der Zugang zur Sprache, zum Lebensgefuhl, zu den
Geschichten, Liedern und der ganzen Kultur ist stark begrenzt. Es ist, als wirde man alle nur
durch den Fernseher betrachten. Die Geschichte kann ins Turkische Ubersetzt werden, aber
dabei geht viel verloren. Das echte Gefiihl, das Sprache und Kultur vermitteln, fehlt.

[.]

67



Anhang 1.12: Transkript Interview mit Duygu Canpolat vom 6. August 2025
[...]

E: Verstehst du die Sprache gut, wenn andere sie sprechen?

D: Ich wurde sagen, dass ich sie gut verstehe, wenn andere sie sprechen, zumindest den
alltéaglichen Sprachgebrauch und das, was sie mitbekommen haben.

E: Warum sprichst du die Sprache selbst nicht?

D: Ich spreche meine Muttersprache nicht, weil wir sie zu Hause nicht als Erstsprache gelernt
haben. Ich habe zuerst Turkisch gelernt und etwa zeitgleich auch Deutsch. Unsere
Muttersprache haben wir nicht gelernt und nicht untereinander gesprochen, zumindest meine
Eltern nicht mit uns.

E: Hast du Interesse, die Sprache aktiv zu lernen? Wenn ja, warum und wenn nicht
warum nicht?

D: Das Interesse ist da. Ich habe mehrere Jahre lang freiwillig einen Sprachkurs besucht. Es
ist jedoch sehr mihsam, ein muttersprachliches Niveau zu erreichen, wenn man die Sprache
nicht aktiv mit anderen in der Umgebung spricht. Satze kann ich bilden, passiv verstehe ich
viel. Aber so fliessend wie Deutsch oder Turkisch spreche ich die Sprache nicht.

E: Gibt es deiner Meinung nach einen Sprachverlust in deiner Generation? Wenn ja, was
héltst du davon?

D: Es gibt definitiv einen Sprachverlust. Das wird auch prognostiziert. Ein Verein, der sich mit
Minderheitensprachen beschéaftigt, hat unsere Sprache ebenfalls aufgefiihrt. Ich sehe die
Zukunft so, dass unsere Sprache verloren geht, denn in meiner Generation kenne ich fast
niemanden, der sie fliessend spricht. Das ist schade, weil damit auch Identitat, Kultur und
Tradition verloren gehen. Ich bin sicher, dass es in Zukunft weiterhin zu Sprachverlust kommen
wird.

E: Wiirdest du an einem Sprachkurs teilnehmen, wenn es in deiner Nahe ein Angebot
gabe?

D: Ja, ich habe das bereits gemacht. Bevor ich geheiratet habe, habe ich Uber Iangere Zeit an
einem Sprachkurs teilgenommen. Der Kurs war auch nicht in der Nahe, aber ich habe die Fahrt
auf mich genommen, weil Motivation und Interesse da waren, die Sprache zu lernen. Es ist
ein Teil davon, dass meine Sprache verloren geht und ich sie meinen Kindern nicht beibringen
kann, was ich sehr schade finde.

E: Welche Rolle spielen soziale Medien fiir dein Verhaltnis zur Sprache?

D: Mittlerweile spielen soziale Medien eine ziemlich grosse Rolle, wirde ich sagen. Zum
Beispiel gibt es auf Instagram Selbstlernseiten, auf denen man einzelne Wérter, Vokabeln oder
kulturelle Kontexte lernen kann. Ein Linguist postet dort sehr viel (iber die Sprache, dem ich
folge, ebenso wie anderen ahnlichen Seiten. So wird die Sprache sichtbar gemacht und das
beeinflusst mein Verhaltnis dazu. Ausserdem finde ich, dass Sprachen im Kontext sozialer
Medien generell eine wichtige Rolle spielen.

E: Fuhist du dich ohne aktives Sprechen manchmal weniger zugehorig zu deiner
Herkunftskultur? Wenn ja, warum?

68



D: Ja, definitiv. Vor allem, wenn man in die Heimat geht und die eigene Verwandtschaft besucht
und nicht aktiv spricht. Meistens reden die Alteren oder eine Generation Uber uns fliessend
untereinander, da fihlt man sich ausgeschlossen. Auch innerhalb der Familie ist das so. Bei
uns haben meine Eltern untereinander oder ihren Eltern viel die Sprache genutzt. Dabei hatte
ich das Gefuhl, ausgeschlossen zu sein. Ein grosser Teil unserer Herkunftskultur, also auch
die Sprache, geht dadurch verloren. Nattrlich flhlt man sich dann weniger zugehdrig.

[.]

69



Anhang 1.13: Transkript Interview mit llyas Arslan vom 11. August 2025
[...]

E: Wie wirdest du den Unterschied zwischen aktiven Sprechern und passiven
Verstehenden definieren?

I: Aktive und passive Sprecher lassen sich deutlich unterscheiden. Beide verstehen die
Sprache, aber passive Sprecher kdnnen kaum oder nur sehr begrenzt etwas ausdriicken. Sie
kénnen nicht aktiv kommunizieren. Man unterscheidet diejenigen, die die Sprache sprechen,
von denen, die sie nur verstehen.

E: Welche Rolle spielen Familie, Schule, Medien und Politik beim Spracherhalt?

I: Politik spielt eine sehr grosse Rolle, besonders in einem Land wie der Turkei, da sie vieles
bestimmt. Historisch betrachtet steht die Politik an erster Stelle, weil Minderheitensprachen
wie Zaza durch politische Unterdriickung stark eingeschrankt wurden. Heute kampfen sie
darum, zu Uberleben. Auch die Familie ist wichtig. Viele Familien haben aufgrund der
Vergangenheit Angst vor politischer Repression. Lange Zeit waren Minderheitensprachen
verboten, Kinder durften sie nicht lernen, oft aus Schutzgrinden. Auch heute ist diese Angst
noch spurbar, wenn auch nicht so stark wie vor 20 oder 30 Jahren. Bildung spielt ebenfalls
eine Rolle, da das Bildungssystem stark von der Politik abhangt. In der turkischen Verfassung
ist nur Turkisch als offizielle Unterrichtssprache festgelegt. Minderheitensprachen dirfen nicht
als Bildungssprache verwendet werden. Zusammengefasst sind die wichtigsten Faktoren flir
den Spracherhalt Politik, Familie und Bildung.

E: Lasst sich in Dersim ein Sprachverlust feststellen? Wenn ja, kannst du ihn mit Zahlen
belegen? Gibt es Studien dazu, die ich kennen sollte?

I: Ja, den Sprachverlust kann man deutlich auf den Strassen in Dersim sehen. Die meisten
Leute sprechen Turkisch. Ich weiss nicht genau, wie viel Prozent, aber mehrheitlich sprechen
sie kein Zazaki. An der Universitadt Munzur haben wir dazu Fachstudien durchgeflihrt, einmal
2016, einmal 2020. Dabei konnten wir feststellen, dass die jungeren Generationen die Sprache
grosstenteils nicht verstehen, hoéchstens einzelne Woérter. Die mittlere Generation kann sie
verstehen, aber nicht sprechen. Altere Menschen tber 50 kdnnen gut kommunizieren. Ein
Tendenz ist, dass sich Turkisch durchsetzt. Wirtschaftliche Entwicklung und Bildung werden
mit Tdrkisch verbunden, weil entsprechende politische Massnahmen betrieben wurden. Wer
gut Turkisch kann, hat alle Méglichkeiten, andere Sprachen werden abgewertet. Die Politik hat
dies in den Képfen der Menschen verankert. Bildungssprache steht oben, lokale Sprachen wie
Zazaki werden als wenig nutzlich betrachtet. Viele denken, dass Zazaki keinen Nutzen hat und
man besser Turkisch lernen sollte. Unsere Studien zeigen, dass emotionale Bindung und
Identitat bei Jugendlichen vorhanden sind, aber der Wille, die Sprache zu lernen, fehlt. Wir
haben mehrere Kurse angeboten, doch sie werden kaum angenommen, weil viele denken,
Zazaki werde in der Zukunft nicht bendtigt. Die Situation ist daher kritisch.

E: Welche historischen und politischen Faktoren haben den Sprachverlust in Dersim
besonders beeinflusst?

I: Es gibt viele historische Momente, die den Sprachverlust beeinflusst haben. Der erste ist
Dersim 1937-38. Das wird unterschiedlich bewertet, einige nennen es Genozid, andere etwas
anderes. Viele Menschen wurden getdtet oder vertrieben. Viele lebten im Exil, gezwungen,
anders weiterzuleben. Einige kehrten zurlck und lebten wieder wie zuvor, sprachen die
Sprache und pflegten die Religion. Schlimmer war 1994, als Menschen gezwungen wurden,
ihre Dorfer ohne Unterkunft oder Umsiedlung zu verlassen. Viele kehrten nie zurlick. Heute
sind die Dorfer leer und wo Menschen nicht zurtickgekehrt sind, ist die Sprache geféhrdet. Das

70



war ein direkter Angriff auf Sprache, Kultur und Religion. Wer weit weg von den historischen
Gebieten lebt, kann Traditionen und Sprache kaum pflegen. Pilgerorte wie Diizglin Baba oder
Munzur Baba sind eng mit der Sprache verbunden. 1994 war daher noch zerstérerischer. Es
gibt zwar eine Tendenz, die Sprache wieder zu lernen, aber der Wille ist zu schwach. Es fehlen
ausreichende Griinde, die Sprache griindlich zu lernen.

E: Wie schatzt du die aktuelle Vitalitdt der Zaza-Sprache in Dersim und in der Diaspora
ein?

I: In Dersim und der Diaspora gibt es kleine Bewegungen zur Zaza-Sprache, die jedoch meist
nicht dauerhaft sind. In Diaspora gab es Dersim-Vereine und Sprachkurse, teilweise online.
Ich habe selbst zehn Jahre in K&In unterrichtet. Dauerhaft funktioniert es jedoch nicht, weil
Institutionen, offizielle Finanzierung oder Motivation fehlen. Ein paar Einzelpersonen haben
die Sprache in Kursen gelernt und kommunizieren damit, aber mehrheitlich hat es nicht
funktioniert. In Dersim ist die Lage dramatischer. An der Volkshochschule gibt es eine offiziell
eingestellte Lehrerin und kostenlose Sprachkurse, doch niemand meldet sich an. Einzelkurse
im Gemeindehaus dauerten ebenfalls nicht lange. Ein erfolgreicher Kurs fand im Rathaus statt,
wo Kinder Musik und Zaza-Lieder lernten, doch nach Anderungen in der Verwaltung wurde
das wieder eingestellt. Zurzeit lauft kaum etwas effektiv, aber das muss nicht fir die Zukunft
gelten. Die Entwicklung hangt stark von der Landespolitik ab. Wenn die Politik Massnahmen
unterstitzt, kann sich schnell etwas andern. Die Sprache ist noch lebendig, grdsstenteils
dokumentiert und archiviert, daher gibt es Hoffnung fir die Zukunft.

E: Welche Rolle spielen Migration und Urbanisierung beim Sprachgebrauch?

I: Migration spielt eine grosse Rolle. Die Sprache ist eng mit dem urspriinglichen Sprachgebiet
verbunden, wo die Menschen gelebt haben. Zaza ist stark mit der Religion, insbesondere dem
Alevitentum, verbunden. Die beiden Elemente bilden eine Einheit und die Menschen nennen
sich Kirmancki, also Zaza-Sprecher und Aleviten. Wenn Menschen das Gebiet verlassen, geht
vieles verloren. Das ist normal, wenn Gruppen in Grossstadte in der Tlrkei oder Europa
ziehen. Teilweise kommunizieren sie in ihrer Sprache, aber in politischen oder anderen
Kontexten wird automatisch Turkisch genutzt. Migration beeinflusst die Sprache stark und flihrt
dazu, dass sie mehr und mehr verloren geht.

E: Wie bewertest du die Wirkung moderner Medien auf die Sichtbarkeit und den Erhalt
der Sprache?

I: Moderne Medien haben grosse Wirkung, wenn man sie gut nutzt. Auf Facebook gibt es
derzeit viele Gruppen, die sich mit der Sprache beschaftigen. Durch moderne Medien kommen
Gruppen zusammen, zum Beispiel Literaturwissenschaftler oder Personen, die in Zaza
schreiben oder weiterhin schreiben. Das wirkt sehr positiv. Negativ ist, dass es nicht genug
Fachleute oder Institutionen gibt, die die Sprache pflegen. Fachleute kdnnten beispielsweise
Wortsammlungen und kulturelle Dokumente archivieren oder verdffentlichen. Ohne
professionelle Pflege werden oft falsche Informationen verbreitet. Ansonsten bringen die
Medien die Menschen zusammen. Online-Kurse und Diskussionsplattformen fordern die
Kommunikation. Ein Nachteil ist, dass manche Gruppen politisch stark engagiert sind, was zu
Auseinandersetzungen fuhren kann. Insgesamt Uberwiegen jedoch die positiven Wirkungen.

E: Gibt es aus deiner Sicht erfolgreiche Strategien zur Revitalisierung der Zazaki-
Sprache?

I: [...] Es gibt ein paar Projekte, zum Beispiel ein Podcast-Projekt, Kurse und andere Initiativen.
Einzelprojekte bringen jedoch wenig voran. Nur kleine Gruppen kénnen begrenzte Ergebnisse
erzielen. Fur wirklichen Fortschritt ist staatliche Finanzierung nétig. Revitalisierung ist durch
die Einfihrung von Mehrsprachigkeit in der Bildung mdglich. Es gibt noch kein Standard-

71



Zazaki oder ein einheitliches Alphabet. Unterschiedliche Gruppen nutzen verschiedene
Alphabete. Die Sprache sollte von der Grundschule bis zum Studium in der Bildung integriert
werden, sodass Kinder und Jugendliche sich zweisprachig entwickeln kénnen. Zu Hause
sprechen ist wichtig, aber vieles hangt zusammen. Mehrsprachige Bildung beeinflusst auch
Familien. Angste nehmen ab, Vertrauen in die Gesellschaft steigt und die Sprache wird zu
Hause gesprochen. Entscheidend ist die Politik. Wenn die Politik den Weg freimacht, kann die
Sprache revitalisiert werden. Die Sprache lebt noch, daher ist das mdglich.

E: Welche langfristigen Folgen hat es fiir eine Gemeinschaft, wenn viele die Sprache
nur noch passiv verstehen?

I: Wenn die Sprache nur passiv beherrscht wird, ist die nachste Generation oft gar nicht mehr
fahig zu sprechen. In zwei bis drei Generationen wird die Sprache aussterben. Die passiven
Sprecher missen aktiv sprechen, damit die nachste Generation die Sprache lernt. Solange
die nicht sprechen, wird die Sprache nicht weitergegeben. [...]

E: Wie schitzt du die Zukunft dieser Sprache in der Region ein?

I: [...] Jungen Leute suchen nach Identitat. In der Vergangenheit har die Politik viel
durcheinandergebracht. Viele fragen sich, wer sie sind und wo sie hingehoéren. Oft lautet die
Antwort, ich bin ein Mensch. Das bedeutet, sie haben keine klare Identitat; ihre Identitat wurde
teilweise zerstort. In der Region ist die Situation unklar. In der Tlrkei ist alles wechselhaft.
Kommt gute Politik, kénnten lokale Gemeinschaften, sowohl religidés als auch sprachlich,
gefordert werden, was flur das ganze Land positiv ware. Zurzeit kbnnen die Menschen die
Sprache und Kultur kaum selbst erhalten oder weitergeben. Es sieht momentan nicht danach
aus, dass die Sprache aktiv gepflegt wird.

E: Gibt es Projekte oder Initiativen, die bereits positive Effekte zeigen?

I: Es gibt kleine Effekte, aber keine grossen. Am bedeutendsten ist, dass das Fach Zaza-
Sprache und Literatur an den Universitadten Munzur und Bingél seit 13 Jahren angeboten wird.
Man kann es studieren und offiziell gibt es inzwischen etwa 40 Lehrer, die im Lehramt
angestellt sind. Sie unterrichten Zaza-Sprache als Wahlfach mit zwei Wochenstunden. Das ist
das grOsste Projekt. Dartber hinaus existieren nur kleine Initiativen wie Sprachkurse oder
Gemeinschaften. [...] Das einzige wirklich grosse Projekt bleibt daher die universitare
Ausbildung von Lehrern, die Zaza-Sprache in den Schulen unterrichten.

E: Seit wann sprichst du die Sprache aktiv?

I: Seit meiner Kindheit. Als ich ein Kind war, war im Dorf die Kommunikationssprache natirlich
die Muttersprache. In der Grundschule haben wir dann nach und nach Tirkisch gelernt. Die
meisten in meinem Alter sind in den Dérfern aufgewachsen und kénnen die Sprache. Einige
sprechen sie nicht aktiv, aber bis zu 90 Prozent beherrschen die Sprache, davon Uber 50
Prozent aktiv. Manche wollen sie nicht sprechen oder finden es schwierig. Es gibt einfachere
Sprachen, wie Turkisch oder in Deutschland auch Deutsch.

E: Bist du in Dersim aufgewachsen? Wie alt warst du bei deiner Ankunft in
Deutschland?

I: Ich bin in Dersim aufgewachsen. Mit 22 kam ich nach Deutschland, um zu studieren. Dort
habe ich auch promoviert. Dann erhielt ich in der Turkei das Angebot, als Dozent zu arbeiten.
Ich habe keine Minute gezdgert, habe meine Sachen gepackt und bin zurtickgekehrt. Wir
waren zu dritt als Dozenten. Ware einer nicht gekommen, hatte das Fach nicht angeboten
werden kénnen. Deshalb waren wir ein wenig gezwungen zu kommen. Es war gut. Wir haben
viel geleistet und ich bin sehr zufrieden, zurickgekehrt zu sein. Letztes Jahr war ich als
Postdoktorand an der Universitat Zurich. Jetzt bin ich wieder zurtck.

72



E: Warum sprichst du die Sprache?

I: [...] Die Muttersprache ist der Grundstein, der Grundstein der Seele. In Zazaki sagt man,
meine Sprache ist meine Seele. In der Sprache kann man alles ausdriicken und wahrnehmen.
Sie ist die Sprache der Kindheit. Sie ist meine Seele, der beste Weg zur Kommunikation, zum
Wahrnehmen, Denken und Uberlegen. Da ich wissenschaftlich damit arbeite, hat sie fiir mich
grosse Bedeutung. Ich bin intensiver darin. Wie man in Zazaki sagt, meine Sprache ist meine
Seele.

E: Wie oft sprichst du die Sprache?

I: Immer, wenn die Leute die Sprache sprechen kdnnen.
E: Benutzt du die Sprache téaglich?

I: Ja, zu Hause sprechen wir Zaza.

E: In welchen Situationen sprichst du die Sprache? Zum Beispiel mit der Familie, mit
Freunden oder bei Kulturveranstaltungen?

I: In der Familie und bei Kulturveranstaltungen mit Leuten aus Dersim oder der Region spricht
man die Sprache automatisch. Ich benutzte sie tiberall, wo es moglich ist und bestehe darauf,
wenn die Leute die Sprache kdnnen. Versuche, ins Tlrkisch oder Deutsche zu wechseln,
stoppen, wenn ich auf Zazaki bestehe. Nach einiger Zeit sprechen sie mit.

E: Wer hat dir die Sprache beigebracht?

I: Meine Eltern und die Dorfgemeinschaft. Damals kannte man keine andere Sprache, sie war
die einzige Sprache. Als Kind spricht man sie automatisch.

E: Was bedeutet die Sprache fiir dich personlich?

I: Die Sprache bedeutet mir viel. Sie spiegelt die eigene Seele wider, was man denkt,
wahrnimmt und fuhlt. Manche Dinge kann man in anderen Sprachen nicht ausdricken. Die
Muttersprache ist daher wichtig. Sie ist die erste Sprache, die man als Kind lernt und in der
man kommuniziert. Es gibt bestimmte Ausdruicke, die nur in Zazaki funktionieren. Zum Beispiel
koénnen alte Tanten einem Tier wie einer Kuh auf Turkisch nichts sagen. Die Kommunikation
lauft dann komplett auf Zazaki. Teilweise sprechen sie Turkisch, aber wenn sie zu Tieren
gehen, zu Hihnern oder Kihen, sprechen sie automatisch Zazaki. [...]

E: Findest du es wichtig, dass junge Menschen die Sprache aktiv sprechen?

I: Ja, sicherlich. Es hangt von der Definition ab, aber was ist Muttersprache? Muttersprache ist
die Sprache, die man als Kind lernt und in der man kommuniziert. Auch in Europa, wo man
eine andere Sprache spricht, denkt man in der Muttersprache, zum Beispiel Zazaki oder eine
andere Sprache. Das ist eine komplizierte Frage, je nachdem, wo man sich auf dieser Skala
sieht. [...]

E: Nutzt du Zazaki auf Plattformen wie TikTok oder in WhatsApp-Gruppen?

I: WhatsApp-Gruppen mit Leuten, die Zazaki sprechen. Wir haben auch Gruppen unter
Dozenten und mit unseren Studenten. Dort lauft alles auf Zazaki. [...]

E: Welche Bedeutung haben soziale Medien wie TikTok, WhatsApp, Instagram und
Facebook fiir die Nutzung und den Erhalt der Sprache unter jungen Leuten? Wie schatzt
du das personlich ein?

I: Ja, es ist wichtig unter Jugendlichen. Ich habe auch eine Analyse gemacht, bei der Zaza-
Worter in Chats vorkommen. Teilweise wird Deutsch oder Tlrkisch genutzt, zwischendurch
73



tauchen kleine Zaza-Wodrter auf. Ein typisches Beispiel ist «Ero, was machst du?» «Ero, wann
kommst du?» Solche Partikel werden verwendet. Medien haben grosse Einfluss, besonders
wenn Fachleute oder Institutionen die Plattformen verwalten und gestalten wirden.
Jugendliche versuchen untereinander, in kleinen Anteilen Zazaki zu nutzen, aber meist
dominieren andere Sprache wie Turkisch, Deutsch oder Englisch, je nachdem, wo sie leben.

E: Wie reagiert dein Umfeld, zum Beispiel Freundeskreis, Familie oder Arbeit, wenn du
die Sprache sprichst und warum reagieren sie so?

I: Meistens positiv. Ich wirde sagen, fast alles positiv, ausser sehr kleinen Gruppen mit
politischer Orientierung, die eine andere Denkweise haben. Sie fragen vielleicht, was man mit
der Sprache machen will oder warum man sich Mihe gibt. Manche denken, es sei alles
kurdisch, man sollte Kurdisch sprechen. Solche kleinen politischen Gruppen reagieren
manchmal anders. Ansonsten ist die Reaktion generell positiv.

E: Wie kann man deiner Meinung nach die Sprache in Zukunft bewahren?

I: Man sollte die Politik dazu bringen, nicht nur Zaza, sondern alle Minderheitensprachen in
der Bildung zu ermdglichen und einzusetzen. Das ist das Wichtigste. Eine neue Sprachpolitik
sollte allen Sprachen erlauben, sich vollstandig auszudriicken und genutzt zu werden. Das
sollte von der Grundschule an umgesetzt werden. [...] Kinder sollten tber die Kulturen und
Sprachen der Gruppen, in denen sie leben, lernen, was sie essen, woran sie glauben und wie
sie sprechen. So kdnnen sie Vorkenntnisse Uber Gruppen wie die Zaza oder andere
Minderheiten wie die Laz gewinnen, ihre Sprache, ihren Glauben, ihre Rituale und ihre
Lebensweise kennenlernen. Mit der Zeit lernen die Kinder die Minderheitskulturen kennen und
kénnen gemeinsam eine Zukunft gestalten. Der Schliisselpunkt ist die Politik des Landes und
der Regierung. [...]

74



Anhang 1.14: Transkript Interview mit Serpil Gingor vom 12. August 2025

Dieses Interview wurde vom Turkischen ins Deutsche Ubersetzt und kann dementsprechend
nicht eins zu eins der Wortwahl von Serpil Glingdr entsprechen.

[...]
E: Seit wann sprichst du diese Sprache aktiv?

S: Ich bin Muttersprachler, also seit meiner Geburt, seit ich sprechen kann. Sie ist meine
Muttersprache.

E: Warum sprichst du diese Sprache?

S: Ich bin in einer Familie aufgewachsen, die diese Sprache spricht. Auch die Gesellschaft und
die Region, in der ich lebe, sprechen sie.

E: Wie oft sprichst du diese Sprache?

S: [...] Im Moment spreche ich sie nur, wenn ich meine Familie treffe oder Freunde habe, die
die Sprache sprechen.

E: In welchen Situationen benutzt du diese Sprache? Zum Beispiel Familie, Freunden
oder kulturellen Veranstaltungen?

S: Ja, mit meiner Familie oder mit Freunden, die wie ich Zazaki sprechen. Auch bei kulturellen
Veranstaltungen spreche ich die Sprache, vor allem bei Veranstaltungen, die uns betreffen,
zum Beispiel beim Dersim-Festival oder bei einigen religiosen Feierlichkeiten in Dersim.
Meistens denke ich an Festivals oder besondere Feiertage.

E: Wer hat dir die Sprache beigebracht?

S: Meine Mutter, also meine Familie. Meine Mutter, mein Grossvater, meine Grossmutter und
alle Nachbarn in meinem Dorf. Unser ganzes Dorf spricht diese Sprache.

E: Was bedeutet die Sprache fiir dich personlich?
S: Sie driickt meine Identitat aus, die Identitat, die mich ausmacht.
E: Findest du es wichtig, dass junge Leute die Sprache aktiv sprechen?

S: Auf jeden Fall. Sprache ist lebendig. Wenn die Jugend sie nicht spricht, stirbt sie, sobald die
Alteren sterben. Deshalb miissen junge Leute die Sprache lernen, sprechen und an die
nachste Generation weitergeben.

E: Benutzt du Zazaki auf Plattformen wie TikTok oder in WhatsApp-Gruppen?

S: TikTok benutze ich gar nicht. Auf WhatsApp spreche ich mit Leuten, die Zazaki kdnnen und
schreibe manchmal auf Zazaki.

E: Welche Bedeutung haben soziale Medien wie WhatsApp oder Instagram fiir die
Nutzung und den Erhalt dieser Sprache unter Jugendlichen? Wie siehst du das
personlich?

S: Die Bedeutung liegt darin, dass heute ein Grossteil der Gesellschaft diese Plattformen aktiv
nutzt. Dort wird vieles zu einem Trend. Zum Beispiel postet jemand, dass er ein bestimmtes
Getrank trinkt und plotzlich machen es alle nach. So kann es auch eine Chance sein,
Menschen mit dieser Sprache und Identitdt zu verbinden. Es kann Bewusstsein schaffen.
Wenn junge Leute sehen, dass auch andere in ihrer Familie die Sprache nutzen, denken sie

75



vielleicht, die Sprache hat eine gewisse Popularitat. Das kann motivieren und Aufmerksamkeit
erzeugen.

E: Wie reagieren Menschen in deinem Umfeld, zum Beispiel in der Schule oder im
Freundeskreis, wenn du die Sprache sprichst? Warum, glaubst du, reagieren sie so?

S: Mein Umfeld wusste immer, dass ich diese Sprache spreche, egal ob in Istanbul oder im
Ausland. Sie begegnen mir mit Respekt. [...] Ich bekomme meist positive Reaktionen. Eine
negative Reaktion habe ich nie erlebt.

E: Wie kann man die Sprache in Zukunft bewahren?

S: Mutter sollten die Sprache mit ihren Kindern sprechen und so an die nachste Generation
weitergeben. In Regionen, in denen viele Zazaki sprechen, wie Dersim, Diyarbakir oder Bingdl,
sollte muttersprachlicher Unterricht angeboten werden.

E: [...] Du hast etwas libersetzt, richtig? Die Bibel?

S: Ja genau. Ich habe ein kleines Stiick Ubersetzt. Die Bibel besteht aus vier Blichern. Ich
weiss nicht, ob du dich damit auskennst. Es ist dieselbe Geschichte, aber von vier
verschiedenen Personen erzahlt. Ich habe das Werk eines Autors ins Zazaki Ubersetzt.

[..]

76



Anhang 2: Arbeitsjournal

Datum Dauer Erledigte Fragen/ Nachste
Arbeiten Reflexion/ Schritte
Gedanken
03.12.2024 30 Minuten Themenfindung | Was interessiert | Themen
mich wirklich? aufschreiben,
Entscheidung
vorbereiten

16.12.2024 30 Minuten Idee der | Thema Erste
Maturaarbeit «sprachliche Gliederung
Herrn und kulturelle | entwerfen,
Baumgartner Identitat in | Thema
vorgestellt Dersim»  wirkt | eingrenzen

ziemlich breit

20.01.2025 30 Minuten Matura- Ich bin motiviert, | Gliederung
Ausschreibung | aber habe noch | schreiben
unterschrieben | viele Ideen im
und eingereicht | Kopf

24.03.2025 60 Minuten Blcher in der | Viele Titel | Wichtigste
Uni-Bibliothek verflugbar Quellen
gesucht und durchsehen und
ausgeliehen Kapiteln

zuordnen

06.04.2025 90 Minuten Erste Ideen zur | Wie kann ich | Grobe
Struktur notiert | das Kapitel zur | KapitelUbersicht

Sprachgeschich | erstellen
te logisch
aufbauen?

24.04.2025 60 Minuten Endgdltige Jetzt habe ich | Vereinbarung
Vereinbarung einen besseren | unterschreiben
fertiggestellt Uberblick ber
und an Herrn | den Rahmen
Baumgartner der Arbeit
geschickt

29.04.2025 45 Minuten Vereinbarung Die Kriterien | Konkreten
und helfen mir, | Zeitplan
Bewertungskrite | klarer zu planen | machen
rien besprochen
und
unterschrieben

06.05.2025 90 Minuten Buch «Dersim | Welche Stellen | Relevante
und die | sind wichtig fur | Textstellen
Vernichtung» den markieren,
gelesen Sprachverlust? | Notizen

sortieren

10.05.2025 60 Minuten Erste Ideen fur | Wie trenne ich | Erste Fragen fur
Interviewfragen | sinnvoll nach | verschiedene
gesammelt Generationen/ Gruppen

Sprachniveau? | formulieren

77



14.05.2025 60 Minuten Interviewfragen | Uberschneidun | Ahnliche Fragen
erweitert gen erkannt — | streichen,

evtl. Reduktion | sortieren
notig

20.05.2025 60 Minuten Endgliltige Sind die Fragen | Feedback von
Interviewfragen | fur alle | Herrn
formuliert verstandlich Baumgartner
(gesprachsberei | formuliert? holen,

t) Interviews
vorbereiten

04.06.2025 180 Minuten Interviewpartner | Motiviert, weil | «Dersim -
angefragt und | ich jetzt besser | Identitat und
erste Antworten | planen kann. Vernichtung»
bekommen. lesen und Ideen
Dann «Dersims fars Vorwort
Stimme» sammeln.
gelesen und
wichtige Stellen
markiert.

Danach
«Dersim -
Aleviten  unter
dem Druck
Atattrks»
gelesen.

05.06.2025 240 Minuten Erste Ideen furs | Was macht ein | Markierte
Vorwort gutes Vorwort | Stellen genauer
gesammelt und | aus? lesen,
den Podcast Gedanken
«Die  Sprache aufschreiben
geht  verloren, und
die Seele bleibt Internetrecherc
— Der Sound he
von Dersimy»
gehort. Dann
das Buch
«Dersim -

Identitat und
Vernichtung»
Uberflogen und
wichtige Stellen
markiert.

11.06.2025 10 Minuten Telefoniert, Viele reagieren | Weitere
neue Kontakte | offen, Termine
fir  Interviews | motivierend vereinbaren
gefunden

15.06.2025 40 Minuten Interview mit | Neues uber | Interviewtermin
Nedim Yildiz | Sprachverlust mit
gefuhrt gelernt Sprachwissensc

haftler fixen

78




17.06.2025 30 Minuten Swissdox- Vieles deckt | Interview
Artikel gesucht | sich mit | durchfihren
und Interviews
heruntergelade
n
07.07.2025 60 Minuten Interview mit | Spannende Transkribieren
Mahir Dogan Sicht aus der | und mit anderen
Diaspora vergleichen
09.07.2025 60 Minuten Interview mit | Betont Transkribieren
Mesut  Asmén | Wichtigkeit von
Keskin Religion
21.07.2025 120 Minuten Interview mit | Emotionale Nachste
Nedim Yildiz | Zitate entdeckt | Interview
transkribiert transkribieren
22.07.2025 180 Minuten Interview mit | Viele Details zur | Wichtige
Mahir Dogan | Identitat Aussagen  flr
transkribiert Argumentation
notieren
23.07.2025 240 Minuten Interview mit | Neue Neue Interviews
Mesut  Keskin | Informationen planen mit
transkribiert gelernt und | jungen Leuten
auch Gedanken
gemacht
25.07.2025 30 Minuten Neue Interviews | Junge Junge Leute
geplant Zielgruppe noch | interviewen
wenig
abgedeckt
29.07.2025 10 Minuten Interview mit | Kann Sprache | Transkribieren
Taylan Kaya | nicht, zeigt
vorbereitet und | Sprachverlust
gefuhrt bei jungen
Leuten
30.07.2025 30 Minuten Interview mit | Sprachwechsel | Interview
Taylan Kaya | deutlich vorbereiten
transkribiert erkennbar
30.07.2025 13 Minuten Interview mit | War spannend, | Transkribieren
Lizge Aydin | gute Einblicke
gefuhrt
31.07.2025 60 Minuten Interview mit | Schén zu | Interview mit
Lizge Aydin | sehen, dass | alteren  Leute
transkribiert junge Leute die | und
Sprache kénnen | weiterschreiben
03.08.2025 5 Minuten Interview mit | Interessant, Schauen,
Royem  Yildiz | warum eine | welche
gefuhrt junge  Person | Interviews noch
die Sprache | fehlen
nicht kann
03.08.2025 10 Minuten Ubersicht Jetzt besseren | Nachste
gemacht, Uberblick Interviews
welche vorbereiten

79



Interviews ich
noch brauche

03.08.2025 15 Minuten Interview mit | Ich habe neue | Nachstes
Canan Atalay | Informationen interview
gefluhrt bekommen machen

05.08.2025 35 Minuten Interview mit | Viele Weitere
Huseyin unterschiedliche | Interviews
Aydogdu, Meinungen organisieren
Pervin gehort
Aydogdu,

Yasemin Polat
und Ugur
Canpolat
gefuhrt

06.08.2025 15 Minuten Interview mit | Wieder andere | Weitere
Duygu Canpolat | Sichtweisen Interviews
gefuhrt bekommen organisieren

11.08.2025 40 Minuten Interview mit | Spannende Interviews
llyas Arslan | Einblicke weiterfuhren
gefuhrt

12.08.2025 10 Minuten Interview mit | Spannend, was | In  den Text
Serpil  Gungor | sie erzahlt hat einbauen
gefluhrt

16.08.2025 60 Minuten Weiterschreiben | Ich bin motiviert, | Weiterschreiben

die Themen sind | und Kapitel
interessant, mit | fertig machen
den Interviews

macht es mehr

Spass

18.08.2025 60 Minuten Am Kapitel | Gut, dass ich | Kapitel fertig
«Historischer jetzt Theorie mit | schreiben und
Uberblick» und | Interviews nachsten Tell
«Tradition/Kultu | verbinden kann | anfangen
r» geschrieben

21.08.2025 120 Minuten Interviewtranskr | Ubersicht Analyse der
ipte gewonnen Interviews
zusammengefa beginnen
sst

25.08.2025 50 Minuten Interviewtranskr | Neue Details zur | Weiterfihrende
ipt von Canan | Sprache Analyse, Zitate
Atalay, Pervin markieren
Aydogdu

28.08.2025 50 Minuten Interview Sprachverlust Interessante
Transkript bei jungen | Stellen und
Huseyin Menschen Zitate markieren
Aydogdu, sichtbar
Yasemin Polat

03.09.2025 40 Minuten Interviewtranskr | Unterschiede Nachste
ipt Ugur | zwischen Transkripte
Canpolat, Generationen bearbeiten
Duygu Canpolat | sichtbar

80



04.09.2025 90 Minuten Interview Noch mehr | Alle Interviews
Transkript Details und | zusammenfass
llyas Arslan und | Perspektiven en
Serpil Glngor

13.09.2025 90 Minuten Interviewtranskr | Uberblick Uber | Nachste
ipte Interviews Transkripte
zusammengefa bearbeiten
sst und korrigiert

15.09.20Minute | 60 Minuten Interviewtranskr | Struktur und | Nachste

n25 ipte Argumentation | Transkripte
zusammengefa | klarer bearbeiten
sst und korrigiert

22.09.2025 60 Minuten Interviewtranskr | Alle  wichtigen | Nachste
ipte Daten Transkripte
zusammengefa | gesammelt bearbeiten
sst und korrigiert

23.09.2025 100 Minuten Interviewtranskr | Uberblick Gber | Nachste
ipte alle Transkripte
zusammengefa | Generationen bearbeiten
sst und korrigiert

24.09.2025 60 Minuten Interview Alle Aussagen | Nachste Kapitel
Transkripte eingeordnet, weiterschreiben
zusammengefa | Ubersicht
sst und korrigiert

25.09.2025 120 Minuten Kapitel Spannend, wie | Kapitel
«Ursprung & | Sprache und | fertigstellen und
Verbreitung der | Identitat Quellen
Zaza- verknUpft sind notieren
Sprache» gesch
rieben

26.09.2025 140 Minuten Kapitel Politik und | Kapitel
«Ursachen des | Migration als | fertigstellen und
Sprachverlusts» | zentrale Interviews
geschrieben Faktoren einarbeiten

erkannt

27.09.2025 120 Minuten Kapitel Historische Kapitel
«Politische Einflisse auf | Uberarbeiten
Hintergrunde» g | Sprache klar | und
eschrieben geworden weiterschreiben

28.09.2025 200 Minuten Weiter an der | Unterschiede Weiterschreiben
Maturaarbeit zwischen und
geschrieben Generationen Interviewbeispie

deutlich sichtbar | le einfigen

29.09.2025 90 Minuten Weiter an der | Bedeutung von | Weiterschreiben
Maturaarbeit Heimat fur
geschrieben Sprache

reflektiert
30.09.2025 180 Minuten Weiter an der | Religion als Teil | Weiterschreiben

Maturaarbeit
geschrieben

der Identitat
deutlich
geworden

81




01.10.2025 270 Minuten Weiter an der | Praktische Weiterschreiben
Maturaarbeit Ansatze  zum | und Schluss
geschrieben Erhalt der | vorbereiten

Sprache
herausgearbeite
t

02.10.2025 160 Minuten Schlussfolgerun | Erkenntnisse Einleitung und
g und Reflexion | aus Theorie und | Aufbau
geschrieben Interviews nochmals

verbunden prufen

05.10.2025 100 Minuten Einleitung Arbeit wirkt jetzt | Letzte
Uberarbeitet und | vollstandiger stilistische
passende Bilder | und runder Korrekturen
hinzugefigt vornehmen

06.10.2025 270 Minuten Arbeit Alles ist jetzt | Arbeit
Uberarbeiten inhaltlich Korrekturlesen
und abgeschlossen | lassen
unvollstandige
Kapitel
fertiggestellt

07.10.2025 30 Minuten Arbeit den | Ich bin gespannt | Rickmeldungen
Sprachwissensc | auf die | abwarten  und
haftlern  Mahir | Riickmeldungen | Anderungen
Dogan und | und einarbeiten
Mesut  Asmén | Verbesserungsv
Keskin zur | orschlage
Korrektur
gegeben  und
Herrn
Baumgartner
nach Feedback
gefragt, eine
Seite an ihn
geschickt

08.10.2025 240 Minuten Verzeichnisse Arbeit wirkt | Letzte
und Anhang | strukturiert und | Uberprifung
zusammengest | vollstandig
ellt, Uberarbeitet

09.10.2025 180 Minuten Alle Ich bin zufrieden | Arbeit drucken
Uberarbeitet, mit dem | und einbinden
Quellen, Endergebnis, lassen

Fussnoten und
Redlichkeitserkl
arung
geschrieben
und die Arbeit
ein letztes Mal
gelesen und
korrigiert

alles ist jetzt
fertig

82



Redlichkeitserklarung

«lch bestédtige, dass ich die Arbeit selbstdndig durchgefluhrt, samtliche Eigen- und
Fremdleistungen deklariert und die verwendeten Quellen nach den Regeln wissenschaftlichen
Arbeitens nachgewiesen habe.»

Ort, Datum: Unterschrift:

83



